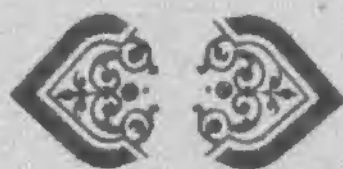




الاستاد  
عمشة كلان للخطابة



شَيْلَ قَطْبٌ

دار الشروق

الإسلام  
ومشكلات الحضارة

الطبعة الشرعية التاسعة

١٤٠٨-١٩٨٨ م

الطبعة الشرعية العاشرة

١٤٠٩-١٩٨٩ م

الطبعة الشرعية الحادية عشرة

١٤١٢-١٩٩٢ م

الطبعة الشرعية الثانية عشرة

١٤٢٢-٢٠٠١ م

الطبعة الشرعية الثالثة عشرة

١٤٢٦-٢٠٠٥ م

مطبع جمیع الحقوق محفوظة

© دار الشروق

القاهرة: ٨ شارع سببويه المصري - مدينة نصر

تليفون: ٤٠٢٣٩٩ - ٤٠٣٧٥٦٧ (٤٠٢)

البريد الإلكتروني: [dar@shorouk.com](mailto:dar@shorouk.com)

[www.shorouk.com](http://www.shorouk.com)

سِرِّ قُلْبِي

الْإِسْلَامُ

وَمَشَكَّلَاتُ الْحَضَارَةِ

دارالشوف

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## تدمير الإنسان

الحياة الإنسانية - كما هي سائرة اليوم وكما هي صائرة وفق جميع التقديرات الظاهرة - لا يمكن أن تستمر في طريقها هذا ، ولابد لها من تغيير أساسى في القاعدة التي تقوم عليها . تغيير يعصمها من تدمير «الإنسان» ذاته ، بتدمير خصائصه الأساسية . فالحياة الإنسانية - بذاته - لا تستطيع أن تبقى إذا ما دمرت خصائص «الإنسان» .

وخط الحياة الحالى يمضى يوماً بعد يوم في تدمير خصائص الإنسان ، وتحوبله إلى آلة من ناحية ، ولي حيوان من ناحية أخرى ... و إذا كان هذا الخط لم يصل إلى نهايته بعد ، وإذا كانت آثار هذه النهاية لم تتضح اتصالاً كاملاً ... فالذى ظهر منها حتى اليوم ، وفي الأمم التي وصلت إلى قمة الحضارة المادية ، يشى بتناقض الخصائص الإنسانية وضمورها وتراجعها ، بقدر ما يشى بنمو الخصائص الآلية والحيوانية وتضخمها وبروزها ... . وهذا يكفى ..

يكفى لتقرير أن خط الحياة يمضى يوماً بعد يوم في تدمير خصائص الإنسان ، ولتقرير أن الحياة الإنسانية لا يمكن - إذن - أن تمضى مع هذا الخط إلى نهايته ... ما لم يكن مقرراً تدميرها نهائياً ... والأمل في رحمة الله يمنع من توقع هذا المصير البائس ، ويوجه توقعاتنا إلى ناحية أخرى : ناحية تجنب الإنسانية - بفطرتها وطبيعتها ، وبعوامل الخدش والخذر والاحتياط الكامنة في

كيانها - هذا المصير البائس ، بالتحول عن طريق الخطر في الوقت المناسب . واختيار خط آخر وطريق آخر . والتغلب على هذه الأزمة التي يجد «الإنسان» فيها نفسه على حافة الهاوية . وهو مندفع إليها بعنف ، وهو في الوقت ذاته لا يملك الخيار ، لأن عوامل كثيرة تكاد تفقده قوة الاختيار .

وفي كل مرة كانت الحياة «الإنسانية» والخصائص «الإنسانية» مهددة تهديداً مدمراً ماحقاً ، وقع التحول - بطريقة خفية ، كثيراً ما كانت مجهلة الأسباب في حينها - وتجنبت البشرية ذلك الدمار «الإنساني» . أما في هذه المرة فالتهديد أشد من كل ما عرفته البشرية من قبل من كل أنواع التهديدات . وكان الكثيرون قد عقدوا آماهم في هذا التغيير على «الماركسية» . على المادية الجدلية ، وعلى التفسير الاقتصادي للتاريخ . . ولكن هذا لم يكن إلا وهما . فالماركسية - مع التفسير المادي الجدلية للتاريخ - لا تمثل إلا دفعة في خط الدمار ذاته . وليست تحولاً أصلًا . لا في طبيعة الخط ولا في اتجاهه . . إنها القمة التي يصل إليها الخط المادي في التفكير ، والآلية المادية في تصور وتنكيف الحياة البشرية . .

كذلك يتجلّى فشل كل المحاولات الأخرى ، التي يراد بها وضع «أيديولوجية» جديدة ، تجد فيها البشرية غناها ، وتجد فيها مخرجاً من الأزمة الحادة التي انتهت إليها ، فكلها أفكار جزئية سطحية ، وكلها محاولات مصطنعة لا جذور لها في الفطرة البشرية !

وحيث تختلفت من حولنا في الماضي والحاضر ، وفي المستقبل كذلك ، لا نجد الحل المقترن لتجنب البشرية ذلك الدمار ، وللخروج بها من هذه الأزمة الحادة ، وللاحتفاظ بـ «الإنسان» عن طريق الاحتفاظ بخصائصه الإنسانية

- احتفاظاً نامياً متجدداً - إلا في التصور الإسلامي ، والمنهج الإسلامي ، والحياة الإسلامية ، والمجتمع الإسلامي .

ومن ثم نعتقد أن قيام المجتمع الإسلامي ضرورة إنسانية ، وحتمية فطرية . وأنه إذا لم يقم اليوم فسيقوم غداً ، وإذا لم يقم هنا فسيقوم هناك . ليعصم البشرية من « تدمير الإنسان » عن طريق تدمير خصائصه الإنسانية ، ومن تدمير الحياة الإنسانية التي لا تقوم بغير إنسان محتفظ بخصائصه الإنسانية ، في حالة نهاء وارتقاء .

\* \* \*

ولكن كيف تبدو الحياة الإنسانية مهددة بتدمير الإنسان عن طريق تدمير خصائصه الإنسانية ، في ظل الحضارة القائمة ، وعلى امتداد الخط الذي تسير فيه الحياة الإنسانية اليوم - بصفة عامة - الأمر الذي يجعل قيام المجتمع الإسلامي ضرورة إنسانية ، وحتمية فطرية ؟ .

لعله يحسن أن نكشف عن أهم عناصر هذه المأساة في اختصار . .  
إن أهم عناصر هذه المأساة تتمثل في :

١ - جهلنا المطبق بالإنسان - على الرغم من سعة علمنا نسبياً بالمادة ، وبطريقنا التصنيع المادي ، القائمة على أصول فنية راقية - ومن ثم عدم استطاعتنا أن نضع له - من عند أنفسنا - نظاماً شاملأً لجوانب حياته كلها ، يتناسب مع طبيعته وخصائصه ، ويحتفظ بها جمياً في حالة تجدد ونمو وازدهار ، موسوم بالتناسق والاعتدال .

٢ - تخبط الحياة البشرية لقيامها على أساس من هذا الجهل ، منذ افترق طريقها عن المنهج الذي وضعه للإنسان صانعه الحكيم ، الخير بفطرته

وبخصائصه .. المنهج المراعي فيه تلبية حاجته الفطرية الحقيقة الكاملة ، وتنمية خصائصه وترقيتها كذلك ، حتى تتكافأ مع الدور المقسم لهذا الكائن في الخلافة في الأرض ، وتنمية الحياة فيها وترقيتها ، واستغلال كنوزها وطاقاتها كلها في التعمير والتنمية والارتقاء .

٣ - قيام حضارة مادية لا تلامي الإنسان ، ولا تحترم خصائصه تعامله بالمقاييس الآلية - التي هي في دائرة علمنا ومعرفتنا المترقبة - وبالمقاييس الحيوانية ، التي أمكن دراستها في عالم الحيوان !

٤ - بروز آثار هذه الحضارة وتضخمها في الأمم التي وصلت إلى قمة الحضارة المادية ، وسارت شوطاً بعيداً في تطبيق المنهج الآلي الحيواني على الحياة الإنسانية ، بدون كبير اعتبار للخصائص الإنسانية الأصلية ، التي تفرق «الإنسان» من «الآلة» ومن «الحيوان» . وظهور طلائع مفزعة ، تنذر بما وراءها من الدمار ..

وتتناول هذه العناصر بشيء من الشرح والإيضاح يكفي لتصوير حقيقة المأساة التي تعيشها البشرية بجملتها اليوم - شاعرة أو غير شاعرة - ولتصوير حقيقة الكارثة التي ت نحو البشرية بجملتها نحوها - شاعرة كذلك أو غير شاعرة - كما يكفي كذلك لإثارة التطلع إلى رحمة الله لتجنّب البشرية ذلك المصير البائس ، بالاستماع إلى نداء الفطرة ، وصوت الله ، ولو في آخر اللحظات .

# الإِنْسَانُ ذَلِكَ الْمَجْهُولُ

هذا العنوان ليس من عندنا ، إنما هو من عند «عالم» أوروبي - أمريكي - لا يجادل «علماء» الحضارة الحديثة في مكانته «العلمية» ولا في «حداثة» نظرياته - أو دراساته بتعبير أدق - ولا في جديتها .

إنه عنوان كتاب مشهور للدكتور «الكسيس كاريل»<sup>(١)</sup> .

والكاتب يعرّفنا بنفسه وبكتابه في مقدمة هذا الكتاب . وسنحتاج أن ننقل قسماً كبيراً من هذا التعريف في هذا الفصل ، لأهميته في الاستدلال الذي نرمي إليه ، وذلك قبل أن نقتبس آراء هذا «العالم» الكبير عن «جهلنا المطبق» بالإنسان . . .

«لست فيلسوفاً ، ولكنني رجل علم فقط ، قضيت الشطر الأكبر من حياتي في المعمل ، أدرس الكائنات الحية ، والشطر الباقي في العالم الفسيح ،

---

(١) ولد الدكتور كاريل بالقرب من ليون في فرنسا ، وحصل على إجازة الطب بها ، كما حصل على إجازة العلوم من ديجون . وبعد أن مارس التدريس في جامعة ليون عدة أعوام رحل إلى الولايات المتحدة . واشتغل في معهد روكلير للأبحاث العلمية بنيويورك . ويقى به قرابة ثلاثين عاماً حتى اعتزل العمل به سنة ١٩٣٩ . ثم عهدت إليه وزارة الصحة الفرنسية بمهمة خاصة تتصل بالحرب ، وكانت هذه المهمة تكملة لمهمة اضطلع بها إبان الحرب العالمية الأولى ، عندما كان يعمل جراحًا مع القوات الفرنسية والبريطانية والأمريكية . . . ومنح جائزة نوبل عام ١٩١٢ لأبحاثه الطبية الفذة . .

أرقب بني الإنسان ، وأحاول أن أفهمهم .. . ومع ذلك فإننى لا أدعى أننى  
أعالج أموراً خارج نطاق حقل الملاحظة العلمية .

«إننى أحاول أن أصف في هذا الكتاب ما هو معروف بعد أن أفصله بكل  
وضوح عن كل مدح . كما أعترف بوجود المجهول غير المعروف .

«ولقد اعتبرت «الإنسان» ملخصاً للملاحظات والتجارب ، وفي جميع  
الأوقات والبلدان ، بيد أننى لم أصف إلا ما رأيته بمناظرى ، أو عرفته مباشرة  
من أولئك الذين كنت على صلة بهم . وكان من حسن حظى ، أن سمع لي  
مركزى بأن أدرس - دون بذل أي جهد ، أو الطمع في أى ثناء - ظواهر الحياة  
في تعقيدها المخيف . فلاحظت كل وجه من وجوه النشاط البشري بصفة  
عملية ، كما أننى ملم بكل ما يكتنف الفقر والغنى ، الصحيح والشقيم ،  
المتعلم والجاهل ، ضعيف العقل والمجون ، الذكى وال مجرم .. الخ ..  
كذلك فإننى أعرف الفلاحين والعمال ، الكتبة وأصحاب المتجز ، المالين  
وأصحاب المصانع ، الساسة ورجال الحكم ، الجنود وأساتذة الجامعات ،  
المدرسين ورجال الدين ، البرجوازيين والأستقراطيين .. ولقد ألت بى  
الظروف في طريق الفلسفه والفنانين ، والشعراء والعلماء ، والعباقرة  
والقديسين .. كما درست في الوقت نفسه التركيب الميكانيكي الغائر في أعماق  
الأنسجة وتلقيف المخ ، الذى هو في الحقيقة الأساس العميق للظواهر  
العضوية والعقلية .

«إننى مدين لفنون الحياة العصرية ، لأنها مكنتنى من مشاهدة هذا المنظر  
العظيم ، كما أتاحت لي فرصة توجيه انتباھى إلى عدة موضوعات في وقت  
واحد .. إننى أعيش في العالم الجديد والقديم أيضا .. وأمتاز بأننى أقضى

معظم وقتى في « معهد روكلر للبحث الطبى » كواحد من العلماء الذين جعلهم « سيمون فلكسنر » معاً في هذا المعهد .. فهناك أنظر في ظواهر الحياة حين يحللها الخبراء الذين لا يبارون ، أمثال « ملترز » و « جاك لويب » و « نجيوشى » ، وكثيرون غيرهم . ولما اتصف به « فلكسنر » من عبقرية ونبوغ ، فقد درست الكائنات الحية بنظرة فسيحة الأفق . بشكل لم يسبق له مثيل - فالمادة تفحص و تستقصى في كل قسم من معامل هذا المعهد ، بحثاً عن ارتقائها و تطورها من ناحية صنع الإنسان .

« وبمساعدة أشعة إكس يكشف علماء الطبيعة عن بناء جزيئات مواد أنسجتنا الأكثر بساطة - أي العلاقات الاتساعية للذرات التي تدخل في تركيب هذه الجزيئات - ويعكف الكيماويون ، والكيماويون الطبيعيون ، على تحليل المواد الأكثر تعقيداً ، التي توجد بداخل الجسم ، كهيماوجلوبين الدم ، وبروتينات الأنسجة ، وخلط الجسم ، والتخمرات التي تسبب ذلك الانقسام المستمر ، وإيجاد ذلك المجموع الكلى الهائل من الذرات .

« وهناك كيماويون آخرون لم يقتصر اهتمامهم في تركيبات الجزيئات وحدتها ، وإنما انصرفوا إلى التفكير في علاقات تلك التركيبات إحداها بال الأخرى ، عندما تدخل عصارات الجسم .. أو باختصار .. ذلك التعادل الطبيعي - الكيماوى الذى يحفظ دائمًا تركيب مصل الدم ، بالرغم من التغير الذى يطرأ على الأنسجة بصفة مستمرة .

« وهكذا ألقى الضوء على الجوانب الكيماوية للظاهرة الفسيولوجية ، لأن كثريين من علماء وظائف الأعضاء يدرسون - مستعينين في ذلك بفنون شديدة الاختلاف - التركيبات الأكبر التي تتشع من مجموع الجزيئات وترتيبها ، كذا

خلايا الأنسجة والدم ، أو بمعنى آخر : مادة الحياة نفسها . . إنهم يختبرون هذه الخلايا ، وطرق اتحادها ، والقوانين التي تحكم علاقاتها بها يحيط بها ، وتأثير الوسط الكوني على هذا المجموع ، كذا تأثيرات المواد الكيماوية على الأنسجة والشعور .

«وهناك أخصائيون آخرون ، وقفوا أنفسهم على البحث في تلك الكائنات الفضيلية : الفيروس والبكتيريا ، التي تعزى اصابتنا بالأمراض المعدية إلى وجودها في دمنا . كذا الوسائل الرائعة التي يستخدمها الإنسان في مقاومتها . . وأيضاً الأمراض القاتلة كالسرطان ، و أمراض القلب ، والتهاب الكلي .

«وأخيراً فإن مشكلة «الفردية»<sup>(١)</sup> الخطيرة ، وأساسها الكيماوى تهاجم الآن بنجاح .

«وقد اتيحت لي فرصة استثنائية للاستماع إلى رجال عظيماء تخصصوا في هذه الأبحاث ، وتبعد النتائج التي أسفرت عنها تجاربهم . . وهكذا بدت لي الجهدات التي تبذلا المادة الجامدة في نظام الجسم ، وخصوص الكائنات الحية ، وتناسق جسمنا وعقلنا . . بدت لي هذه الأشياء في أوج جمالها .

وعلاة على ذلك فقد درست أكثر الموضوعات المختلفة ، من الجراحة ، إلى فسيولوجية الخلية ، إلى الميافيزيكا<sup>(٢)</sup> .

«ولقد كان ذلك مستطاعاً بسبب التسهيلات التي وضعت لأول مرة تحت تصرف العلم لكي يؤدي رسالته» . . . (ص ٥ - ص ٨) .

\* \* \*

(١) كون كل فرد إنسان له خصائص ذاتية - غير الخصائص الإنسانية المشتركة - تجعله كائناً بذاته أو عالماً بذاته .

(٢) ما وراء الطبيعة .

هذا الرجل الذى أتيحت له فرصة الانتفاع بكل هذه التيسيرات ، والذى اطلع على نتائج هذه البحوث مجتمعة حول «الإنسان» هو الذى يصدر بعد ذلك كتاباً يسميه «الإنسان ذلك المجهول»<sup>(١)</sup> . والذى يقرر أن حقيقة علمنا عن الإنسان لا شيء ! وأننا نعيش في «جهل مطبق» بهذا الكائن ، الذى هو نحن !

ولندعه هو يتكلم :

«هناك تفاوت عجيب بين علوم الجماد وعلوم الحياة . . . فعلوم الفلك والميكانيكا والطبيعة ، تقوم على آراء يمكن التعبير عنها ، بسداد وفصاحة ، باللغة الحسائية . وقد انشأت هذه العلوم عالماً متناسقاً كتناسق آثار اليونان القديمة . إنها تنسج حول هذا العالم نسيجاً رائعاً من الإحصاءات والنظريات . «ييد أن موقف علوم الحياة مختلف عن ذلك كل الاختلاف ، حتى ليبدو كأن الذين يدرسون الحياة قد ضلوا في غاب متشابك الأشجار ، أو أنهم في قلب دغل سحري ، لا تكف أشجاره التي لا عداد لها عن تغيير أماكنها وأحجامها ! فهم يرثون تحت عبء أكداس من الحقائق ، التي يستطيعون أن يصفوها ، ولكنهم يعجزون عن تعريفها أو تحديدها في معادلات جبرية . فمن الأشياء التي تراها العين في عالم الماديات ، سواء كانت ذرات أم نجوماً ، صخوراً أم سحبًا ، صلباً أم ماء . . . . أمكن استخلاص خواص معينة كالثقل والأبعاد الاتساعية . . . وهذه المستخلصات - وليس الحفائق العلية - هي مادة التفكير العلمي . . . وملحظة الأشياء تمننا فقط بأقل صور العلم شأننا ،

---

(١) تعریف شفیق اسعد فرید . منشورات مكتبة المعارف بيروت .

ونعني بها الصورة الوصفية . فالعالم الوصفى يرتب الظواهر . بيد أن العلاقات التى لا تتغير ، بين الكميات غير القابلة للتغيير - أى القوانين الطبيعية - تظهر فقط عندما يصبح العلم أكثر معنوية . وما ذلك النجاح العظيم السريع الذى نراه فى علمى الطبيعة والكيمياء إلا لأنهما على ما فى معيان كميان . فعلى الرغم من أنها لا يدعىان أنها يكشفان القناع عن الطبيعة النهائية للأشياء ، فإنها يمداننا بقوة التنبؤ بحوادث المستقبل ، وتقرير كيفية وقوعها طبقاً لإرادتنا . ويتعلمنا سر تركيب المادة وخصائصها استطعنا الظفر بالسيطرة تقريرياً على كل شيء موجود على ظهر البسيطة . . فيها عدا أنفسنا . .

«ولكن علم الكائنات الحية بصفة عامة - والإنسان بصفة خاصة - لم يصب مثل هذا التقدم . . إنه لا يزال في المرحلة الوصفية . . فالإنسان كل لا يتجزأ ، وفي غاية التعقيد ، ومن غير الميسور الحصول على عرض بسيط له ، وليس هناك طريقة لفهمه في مجده ، أو في أجزائه ، في وقت واحد . كما لا توجد طريقة لفهم علاقاته بالعالم الخارجي .

ولكى نحلل أنفسنا فإننا مضطرون للاستعانة بفنون مختلفة ، وإلى استخدام علوم عديدة . ومن الطبيعي أن تصل كل هذه العلوم إلى رأى مختلف في غايتها المشتركة ، فإنها تستخلص من الإنسان ما تمكنها وسائلها الخاصة من بلوغه فقط . وبعد أن تضاف هذه المستخلصات بعضها إلى بعض ، فإنها تبقى أقل غنا من الحقيقة الصلبة . . إنها تختلف وراءها بقية عظيمة الأهمية ، بحيث لا يمكن إهمالها .

«إن التشريح والكيمياء ، والفيسيولوجيا . وعلم النفس ، والبيداجوجيا (فن التعليم) والتاريخ وعلم الاجتماع ، والاقتصاد السياسي . . لا تلم

بجوانب موضوعها كلها . و «الإنسان» - كما هو معروف للإخصائين - أبعد من أن يكون «الإنسان الجامد» . فـ «الإنسان الحقيقي» لا يزيد أن يكون رسماً بيانياً ، يتكون من رسوم بيانية أخرى أنسأتها فنون كل علم . وهو - في الوقت نفسه - «الجثة» التي شرحها البيولوجيون (علماء الحياة) ، و «الشعور» الذي لاحظه علماء النفس وكبار معلمى الحياة الروحية ، و «الشخصية» التي أظهر التأمل الباطنى لكل إنسان أنها كامنة في أعماق ذاته .. إنه - أي الإنسان - عبارة عن «المواد الكيماوية» التي تؤلف الأنسجة وأخلط أجسامنا .. إنه تلك الجميرة المدهشة من «الخلايا والعصارات المغذية» التي درس الفسيولوجيون (علماء وظائف الأعضاء) قوانينها العضوية .. إنه ذلك «المركب من الأنسجة والشعور» الذي يحاول علماء الصحة والمعلمون أن يقودوه إلى الدرجات العليا أثناء نموه مع الزمن .. إنه ذلك «الكائن الحي العالمي» الذي يجب أن يستهلك بلا انقطاع السلع التي تتوجهها المصانع ، حتى يمكن أن تظل الآلات - التي جعل لها عبداً - دائرة بلا توقف .. ولكنه قد يكون أيضاً شاعراً ، وبطلاً أو قديساً .. إنه ليس فقط ذلك المخلوق شديد التعقيد الذي تحمله فنوننا العلمية ، ولكنه أيضاً تلك «الميول والتكميلات وكل ما تنشده الإنسانية من طموح .

«وكل آرائنا عنه مشربة بالفلسفة العقلية .. وهذه الآراء جمياً تنهض على فيض من «المعلومات غير الدقيقة» بحيث يراودنا إغراء عظيم لاختيار من بينها ما يرضينا ويسرنا فقط . ومن ثم فإن فكرتنا عن «الإنسان» تختلف تبعاً لإحساساتنا ومعتقداتنا .. فالشخص المادى والشخص الروحى يقبلان نفس التعريف الذى يطلق على بلورة من «الكلوريد» . ولكنها لا يتفقان أحدهما

مع الآخر في تعريف «الكائن الحي» . . . وعلم وظائف الأعضاء في «عمليات الجسم الميكانيكية» وعلم وظائف الأعضاء الذي يبحث في «مذهب الحياة نفسه» لا يمكن أن ينظرا إلى جسم الإنسان من زاوية واحدة. وكذلك فإن الكائن الحي كما يراه «جالك لويب» ، مختلفاً اختلافاً عظيماً عما يراه «هانز واريش» .

«وفي الحق لقد بذل الجنس البشري مجهوداً جباراً لكي يعرف نفسه ، ولكن بالرغم من أننا نملك كثراً من الملاحظة التي كدستها العلماء وال فلاسفة والشعراء وكبار العلماء الروحانيين في جميع الأزمان ، فإننا استطعنا أن نفهم جوانب معينة فقط من أنفسنا . . إننا لا نفهم الإنسان ككل . . إننا نعرفه على أنه مكون من أجزاء مختلفة . وحتى هذه الأجزاء ابتدعتها وسائلنا . فكل واحد منا مكون من موكب من الأشباح تسير في وسطها حقيقة مجهرة !!

«وواقع الأمر أن جهلنا مطبق . فأغلب الأسئلة التي يلقاها على أنفسهم أولئك الذين يدرسون الجنس البشري تظل بلا جواب . لأن هناك مناطق غير محدودة في دنيانا الباطنية . ما زالت غير معروفة . فنحن لا نعرف حتى الآن ، الإجابة عن أسئلة كثيرة مثل :

«كيف تتحد جزيئات المواد الكيماوية لكي تكون المركب والأعضاء المؤقتة للخلية؟

«كيف تقرر «الجنس» (ناقلات الوراثة) في نواة البيضة المقلحة ، صفات الفرد المشتقة من هذه البوبيضة؟

«كيف تنتظم الخلايا في جماعات من تلقاء نفسها ، مثل الأنسجة والأعضاء؟ فهي كالنمل والنحل تعرف مقدماً الدور الذي قدر لها أن تلعبه

في حياة المجموع ، وتساعد العمليات الميكانيكية الخفية على بناء جسم بسيط ومعقد في الوقت ذاته .

«ما هي طبيعة تكويننا النفسي والفيسيولوجي ؟ إننا نعرف أننا مركب من الأنسجة ، والأعضاء ، والسوائل والشعور . ولكن العلاقات بين الشعور والمخ ما زالت لغزاً . إننا ما زلنا بحاجة إلى معلومات كاملة تقريباً عن فسيولوجيا الخلايا العصبية . . إلى أي مدى تؤثر الإرادة في الجسم ؟ كيف يتأثر العقل بحالة الأعضاء ؟ على أي وجه تستطيع الخصائص العضوية العقلية التي يرثها كل فرد أن تغير بواسطة طريق الحياة والمواد الكيماوية الموجودة في الطعام والمناخ ، والنظم النفسية والأدبية ؟

«إننا ما زلنا بعيدين جداً عن معرفة ما هي العلاقات الموجودة بين الهيكل العظمي والعضلات والأعضاء ، ووجوه النشاط العقلي والروحي . . وما زلنا نجهل العوامل التي تحدث التوازن العصبي ، ومقاومة التعب ، والكافح ضد الأمراض .

«إننا لا نعرف كيف يمكن أن يزداد الإحساس الأدبي ، وقوة الحكم ، والجرأة . . ولا ما هي الأهمية النسبية للنشاط العقلي والأدبي . . كذلك النشاط الديني .

«أي شكل من أشكال النشاط مسئول عن تبادل الشعور أو المخواطر ؟ لا شك مطلقاً في أن عوامل فسيولوجية وعقلية معينة هي التي تقرر السعادة أو التعasse ، النجاح أو الفشل . . ولكننا لا نعرف ما هي هذه العوامل . . إننا لا نستطيع أن نهب أي فرد ذلك الاستعداد لقبول السعادة بطريقة صناعية .

«وحتى الآن فإننا لا نعرف أى البيانات أكثر صلاحية لإنشاء الرجل المتمدرين والمتقدم».

«هل في الإمكان كبت روح الكفاح والجهود ، وما قد نحس به من عناء بسبب تكويننا الفسيولوجي والروحي؟».

«كيف نستطيع أن نحول دون تدهور الإنسان وانحطاطه في المدينة العصرية؟»

«وهناك أسئلة أخرى لا عداد لها ، يمكن أن تلقى في موضوعات تعتبر في غاية الأهمية بالنسبة لنا . . . ولكنها ستظل جيئا بلا جواب . . . فمن الواضح أن جميع ما حققه العلماء من تقدم فيما يتعلق بدراسة الإنسان ، غير كاف ، وأن معرفتنا بأنفسنا ما زالت بدائية في الغالب . . .» ص (١٣-١٨).

\* \* \*

ولكن لماذا كان جهلنا مطبقاً بحقيقة الإنسان؟ لماذا كانت الحقيقة تسير في موكب من الأشباح ، بحيث لا نستطيع رؤيتها بوضوح؟ ولماذا كان الذين يدرسون الحياة كمن ضلوا طريقهم في غاب متشابك الأشجار ، أو في قلب دغل سحري ، لا تكف أشجاره التي لا عداد لها عن تغيير أماكنها وأحجامها؟ هل كان ذلك لقصور وسائلنا العلمية في فترة من الفترات؟ أم لظروف وقتية من ظروف حياتنا الإنسانية؟ ومن ثم يكون هناك أمل كبير وفرص كثيرة لتكاملة تلك الوسائل ، وتغيير هذه الظروف ، ثم الوصول إلى معرفة الحقيقة الإنسانية كاملة واضحة محددة؟

أم أن هناك أسباباً ثابتة في طبيعة الحقيقة الإنسانية من جهة ، وفي طبيعة تفكيرنا وعقولنا من جهة أخرى ، هي التي تنسى تعذر الوصول إلى هذه

الحقيقة بمثيل الوضوح والدقة المعهودين في عالم المادة؟

يقرر العالم الكبير وجود هذه الأسباب وتلك ، ويقرر أنه لا أمل في إزالة هذا النوع الأخير من أسباب تعذر هذه الحقيقة . يقرر هذا في أسلوب العالم ، الذي واجه هذه الحقيقة ، وعرف طاقة العلم وحدوده في مجالها . . . ومع أن الإقتباس من كلامه سيطوي ، فإننا نؤثر أن ندعه هو يتكلم في هذه النقطة بأسلوبه الخاص ومن وجهة نظره التي قد نوافقه على بعضها ، ونخالفه في بعضها :

«قد يعزى جهلنا في الوقت ذاته ، إلى طريقة حياة أجدادنا . وإلى طبيعتنا المعقّدة وإلى تركيب عقلنا . . .

«مهما يكن من أمر ، فقد كان على الإنسان أن يعيش . وهذه الضرورة طالبته بقهر العالم الخارجي . وإذا لم يكن له مفر من الحصول على الغذاء والمأوى ، كما لم يكن له مفر من قتال الحيوانات المتواحشة وغيره من بني الإنسان . . ولأمد طويلة لم يفز أجدادنا الأوائل بوقت فراغ ، كما لم يشعروا بأى ميل إلى دراسة أنفسهم ، إذ كانوا يستخدمون عقولهم في أمور أخرى كصناعة الأسلحة والأدوات ، واكتشاف النار ، وتدريب الماشية والجحيد ، واحتراز المركبات ، وزراعة الحبوب . . . الخ . . . وقبل أن يهتموا بتركيب أجسادهم وعقولهم بوقت طويل ، فكروا في الشمس والقمر والنجوم ، والتيارات المائية ، وتولى الفضول الأربعة . . وهذا تقدم علم الفلك بخطى واسعة ، في عهد كان علم الفسيولوجيا لا يزال غير معروف بتاتا . . فقد قهر جاليليو الأرض وهي مركز المجموعة الشمسية . وذلك على أنها تابع متواضع من توابع الشمس . بينما لم تكن لدى معاصريه أية فكرة ، ولو أولية ، عن تركيب ووظائف العقل

والكبد، وغدة الثيابرويد (الغدة الدرقية). ونظرًا لأن الجسم البشري يؤدى وظائفه بطريقة مرضية في أحوال الحياة الطبيعية، ولا يحتاج لأى اهتمام، فقد تقدم العلم في الاتجاه الذى وجّهه إليه حب الاستطلاع البشري - أى في اتجاه العالم الخارجى.

«من بين ملايين الملايين من الجنس البشري الذين سكنوا هذا العالم بالتعاقب، كان يولد أشخاص قلائل، من حين لآخر، وهبّتهم الطبيعة<sup>(١)</sup> قوى مدهشة نادرة، كسرعة إدراك الأشياء المجهولة، والخيال الذى ابتدع عوالم جديدة، والقدرة على اكتشاف العلاقات الخفية الموجودة بين ظواهر معينة... وقد استكشف هؤلاء الرجال العالم المادى... وهو عالم بسيط التركيب. ومن ثم فقد استسلم بسرعة لهجمات العلماء، وسلم أسرار قوانين معينة من قوانينه. وقد مكتننا معرفة هذه القوانين من استخدام عالم المادة لفائدةنا. فإن التطبيق العمل للاكتشافات العلمية يدر ربحًا على أولئك الذين يحسّنونها ويرتقون بها. وفضلاً عن ذلك، فإن استخدامها يؤدى إلى تسهيل حياة الجميع... إن هذه الاكتشافات تسعد الجمهور، لأنها تزيد من راحته ورفاهيته. وبالطبع أصبح كل شخص أكثر اهتمامًا بالاكتشافات التي تقلل من بذل المجهود الأدمى، وتخفّف العبء عن العامل، وتزيد في سرعة وسائل

(١) على الرغم من إيمان الرجل بالله... الإيمان القائم على مشاهدته للحقيقة في المجال العلمي... فإنه تندس في تعبيره مثل هذه الجملة «هبّتهم الطبيعة» بحكم الوراثة والرواسب الثقافية الغائرة. وهو تعبير لا معنى له في العقل المؤمن! فإن الواهب هو الله، والطبيعة - بمعنى الكون - من خلق الله، وهي غير قادرة على الهبة ولا الخلق، لأنها ليست إلها، فلا إله إلا الله. ومن ثم لا خالق إلا الله. ولا واهب إلا الله.

المواصلات ، وتلطف من خشونة الحياة ، أكثر من اهتمامه بالاكتشافات التي تلقى بعض الضوء على أجسامنا وإحساساتنا .. وهكذا أدى قهر<sup>(١)</sup> العالم المادى ، الذى استأثر باهتمام وإرادة الإنسان بصفة مستمرة ، إلى نسيان العالم العضوى والروحى نسياناً تاماً .

«وحقيقة الأمر أنه لم يكن مناصل من معرفة ما يحيط بنا . ولكن ذلك لا يعني أن معرفة طبيعتنا أقل أهمية .. ومع ذلك فقد اجتذب المرض والألم والموت ، وإلى حد ما تلك اللهفة الغامضة من نمو تلك القوة الخفية التى تسمى على عالمنا المادى .. كل هؤلاء اجتذبوا انتباه بني الإنسان - إلى درجة ما - نحو العالم الداخلى لأجسامهم وعقولهم .

«وقد قنع الطب فى بادئ الأمر ، بالشكلة العملية ، أى إراحة الإنسان من المرض عن طريق الوصفات . ولكنه - أى الطب - أدرك أخيراً ، أن الطريقة الفعالة لمنع المرض أو الشفاء منه ، هي فهم الجسم资料 الطبيعى والجسم المريض فهماً تاماً .. وبعبارة أخرى إنشاء العلوم التى تعرف باسم «علم التشريح» و«علم كيمياء الحياة» و«علم وظائف الأعضاء» و«علم الأمراض» .. «وعلى كل حال كان يبدو لأسلافنا أن لغز وجودنا ، ومتاعبنا الأدبية وهفتنا

---

(١) التعبير بكلمة «قهر» ظاهرة من ظواهر العقلية الغربية ، تنشأ عن راسب من روابط الأساطير الإغريقية والرومانية ، ويعذبها منطق «القوة» السائد في أوروبا الاستعمارية .. إذ تقوم كل علاقة في حسر الأوروبي على أساس «قاهر» و«مفهوم» .. إذ ليس هناك علاقة «التفاهم» أو «الصداقه» ! أما في المحس المسلم فاته هو الذى يسخر الكون للإنسان ، والإنسان «يتعرف» إلى التواميس الكونية فيستفغ بها بإذن الله .. (يراجع توسيع كتاب : خصائص التصور الإسلامي ومقوماته) .. للمؤلف ..

على المجهول ، وظاهرة علم ما وراء المادة ، أكثر أهمية من الآلام البدنية والأمراض . ومن ثم فقد اجتذبت دراسة الحياة الروحية والفلسفة أنظار رجال عظاء أكثر مما اجتذبهم دراسة الطب . فعرفت قوانين «التصوف» قبل أن تعرف قوانين علم وظائف الأعضاء . . ولكن أمثال هذه القوانين عرفت فقط عندما ظفر الإنسان بوقت فراغ كاف ، جعله يحول قليلاً من اهتمامه إلى أشياء أخرى غير قهر العالم الخارجي .

«وثم سبب آخر للبطء الذي اتسمت به معرفتنا لأنفسنا . . وذلك أن تركيب عقولنا يجعلنا نبتهج بالتفكير في الحقائق البسيطة ، إذ أنها نشعر بضرر من النفور حين نضطر إلى توسيع مشكلة معقدة مثل تركيب الكائنات الحية والإنسان . . فالعقل - كما يقول برجسون - يتصف بعجز طبيعي عن فهم الحياة . . وبالعكس فإننا نحب أن نكشف في جميع العوالم ، تلك الأشكال الهندسية الموجودة في أعمق شعورنا . . إن دقة النسب البادية في تماثيلنا ، وإنقان آلاتنا ، يعبران عن صفة أساسية لعقلنا . . فالمهندسة غير موجودة في دنيانا وإنما أنشأناها نحن . . إذ أن وسائل الطبيعة لا تكون أبداً بالدقة التي تتصف بها وسائل الإنسان . فنحن لا نجد في العالم ذلك الواضح وتلك الدقة اللتين يتصف بها تفكيرنا . . ومن ثم فإننا نحاول أن نستخلص من تعقد الظواهر ، بعض النظم البسيطة التي تربط بعض عناصرها بالآخري علاقات معينة ، تكون قابلة للوصف حسابياً . وقدرة الاستخلاص هذه التي يتمتع بها العقل البشري مسؤولة عن ذلك التقدم الرائع الذي أحرزه علماء الطبيعة والكيمياء .

«ولقد لقيت الدراسة الطبيعة - الكيماوية للكائنات الحية نجاحاً مماثلاً،

قوانين الطبيعة والكيمياء متماثله في عالم الكائنات الحية وعالم الجماد - كما خطر ببال كلود برنار منذ أمد بعيد - وهذه الحقيقة توضح لماذا اكتشف علم وظائف الأعضاء الحديث مثلاً ، أن استمرار قلوية الدم وماء المحيط تفسرها قوانين متماثله ، وأن النشاط الذي تستهلكه العضلات المتقلصة يقدمه تخمر السكر.. الخ ، وأن النواحي الطبيعية - الكيماوية للكائنات الحية يسهل تقريرياً فحصها ، مثل تلك النواحي في الأشياء الأخرى الموجودة في العالم المادي . تلك هي المهمة التي نجح علم الوظائف العام في تحقيقها .

«إن دراسة الظواهر الفسيولوجية الحقة - أي تلك الظواهر التي تنتج من تنظيم الكائن الحي - تواجه عقبات أكثر أهمية ، إذ أن شدة ضآلة الأشياء التي يجب تحليلها ، تجعل من المستحيل استخدام الفنون العادية لعلم الطبيعة والكيمياء .. فأى طريقة يمكن أن تكشف القناع عن التركيب الكيماوى لنوء الخلية الجنسية ، والكروموسومات ، والجنس التي تؤلف هذه الكروموسومات؟ منها يمكن فإن المجموع الكلى للمواد الكيماوية الشديدة الضآلة ، على أعظم جانب من الأهمية ، لأنها تحتوى على مستقبل الفرد والجنس . كما أن قابلية أنسجة معينة لسرعة العطب - مثل المادة العصبية - عظيمة إلى درجة أن دراستها في حالة الحياة مستحيلة تقريرياً .

«ونحن لا نملك أى فن يمكننا من التفود إلى أعمق المخ وغواصيه ، أو إلى الانحاد المتناسق بين خلاياه .. و عقلنا الذي يحب ذلك الجمال البسيط للتراكيب الحسابية ، يتتابع الفزع حينما يفكر في تلك الأكdas الهائلة من الخلايا ، والإحساسات التي يتكون منها الفرد .. ومن ثم فإننا نحاول أن نطبق على هذا المخلوط ، الأفكار التي ثبتت فائدتها في مملكة الطبيعة والكيمياء

والميكانيكيات . . كذا في النظم الفلسفية والدينية . . ولكن مثل هذه المحاولة لا تلقى نجاحاً كبيراً ، لأن أجسامنا لا يمكن أن تختزل إلى نظام طبيعي - كيماوى ، أو إلى كيان روحي . . بالطبع إن على «علم الإنسان» أن يستخدم آراء جميع العلوم الأخرى ، ولكن عليه أيضاً أن ينمى آراءه الخاصة ، لأنه علم جوهرى مثل علوم الجزيئات والذرات والإلكترونات .

«صفوة القول» : أن التقدم البطىء في معرفة بني الإنسان - إذا قورن بالتقدم الرائع في علوم الطبيعة والفلك والكيمياء والميكانيكا - يعزى إلى :

١ - حاجة أجدادنا إلى وقت فراغ .

٢ - وإلى تعقد الموضوع .

٣ - وإلى ترکيب عقولنا .

«وهذه العقبات أساسية . وليس هناك أمل في تذليلها . وسيظل التغلب عليها شاقاً يستلزم جهوداً مضنية . . .

«إن معرفة نفوسنا لن تصل أبداً إلى تلك المرتبة من البساطة المعتبرة ، والتجرد ، الجمال ، التي بلغها علم المادة . إذ ليس من المحتمل أن تختفي العناصر التي أخرت تقدم علم الإنسان . . فعلينا أن ندرك بوضوح أن علم الإنسان «هو أصعب العلوم جيئاً» .

\* \* \*

وهكذا يتضح من تقريرات هذا العالم الكبير ، الذي أتيحت له فرصة الاطلاع على نتائج البحوث الضخمة ، أن هناك فارقاً أساسياً بين علوم المادة وعلوم الحياة . وأن هنالك بالذات فارقاً أساسياً بين طبيعة علوم المادة ، وطبيعة علم الإنسان ، وبين طبيعة موقف العقل من هذه وتلك . وأن هذا

الفارق كامن في أمرتين ثابتتين ، لا يتعلقان ببيئة ولا زمان ، ولا بظروف وقته مرهونة بالزمان والمكان .. هما :

- ١ - تعدد الموضوع .
- ٢ - طبيعة تركيب عقولنا .

وأن تقدم الإنسان في علوم المادة ، وإبداعه في العالم المادي ، وصحة بحوثه ونظرياته في ذلك الحقل ، لا تقتضي تقدمه في علم الإنسان ، ولا صحة بحوثه ونظرياته في هذا الحقل . وأن هذا الحقل غير ذاك . في طبيعتها أولاً ، ثم في مدى التقدم الذي وصل إليه الإنسان بالفعل ثانياً . ثم فيما يتطلب تقدم الإنسان في كليهما ثالثاً .

وأن «جهلنا مطبق» بالإنسان كما يقرر «العالم» الكبير . . .

\* \* \*

هذا الواقع «العلمي» عن : «الجهل المطبق» بالإنسان - مع العلم النسبي بالمادة - نتيجة متوقعة ، وثمرة طبيعية ، لحقيقة دور الإنسان في الأرض ، وغاية وجوده الإنساني في الكون ، كما تبدو من خلال التصور الإسلامي . . . والإسلام . يرتب على هذه الحقيقة نتائجها ، فيطلق يد الإنسان في عمارة الأرض ، واستخدام طاقاتها وخاماتها . والتحليل فيها والتركيب ، والتحوير فيها والتعديل . . بينما هو يضع لهذا الإنسان منهج حياته ، الذي يحكم هذه الحياة ، ولا يكل إليه هو وضع هذا المنهج . لأنه مزود بطاقة معينة ليتحكم في المادة عن علم - نسبي طبعاً - بينما هو غير مزود بمثل هذه الطاقات لعرفة نفسه ، حتى يتحكم في أمرها عن علم كما يتحكم في المادة .

فالإنسان - في التصور الإسلامي - هو سيد هذه الأرض ، بخلافته فيها عن الله ، وكل ما فيها مسخر له ، بقدرة الله تعالى ، وقد أُتى إمكان العلم بثُوثُوها ، هبة من الله سبحانه ، والاستمتاع بطبيعتها وجهالها ، نعمة منه خالصة .. ولن يست الأرض وحدها وكل ما فيها من أحياء وأشياء .. ولكن كذلك السماوات مهياً لمساعدة الإنسان في خلافته في الأرض ، ومراعيًا في بناها دور الإنسان في هذه الخلافة . إنه أمر عظيم هائل .. ولكن كذلك !

«هو الذي خلق لكم ما في الأرض جميعاً ، ثم استوى إلى السماء فسواهن سبع سماوات . وهو بكل شيء عالم . وإذا قال ربك للملائكة : إني جاعل في الأرض خليفة . قالوا : أتجعل فيها من يفسد فيها ، ويُسفك الدماء ، ونحن نسبح بحمدك ونقدس لك؟ قال : إني أعلم ما لا تعلمون . وعلم آدم الأسماء كلها ، ثم عرضهم على الملائكة ، فقال : أنبئوني بأسماء هؤلاء إن كنتم صادقين . قالوا : سبحانك لا علم لنا إلا ما علمتنا ، إنك أنت العليم الحكيم . قال : يا آدم أنبئهم بأسمائهم . فلما أنبأهم بأسمائهم قال : ألم أقل لكم : إني أعلم غيب السماوات والأرض ، وأعلم ما تبدون وما كنتم تكتمون؟ وإذا قلنا للملائكة : اسجدوا لآدم . فسجدوا إلا إبليس أبي واستكبر ، وكان من الكافرين ..»

(البقرة ٢٩-٣٤)

«الله الذي سخر لكم البحر لتجري الفلك فيه بأمره ، ولتبتغوا من فضله ، ولعلكم تشکرون . وسخر لكم ما في السماوات وما في الأرض جميعاً منه . إن في ذلك لآيات لقوم يتفكرون ».

(الجاثية ١٢-١٣)

«وَالْأَنْعَامُ خَلَقَهَا لَكُمْ ، فِيهَا دَفَّةٌ وَمَنَافِعٌ ، وَمِنْهَا تَأْكِلُونَ . وَلَكُمْ فِيهَا جَمَالٌ حِينَ تَرِيْجُونَ وَحِينَ تَسْرِحُونَ . وَتَحْمِلُ أَثْقَالَكُمْ إِلَى بَلْدٍ لَمْ تَكُونُوا بِالْغَيْرِ إِلَّا بِشِقْقَةِ الْأَنْفُسِ ، إِنْ رَبَّكُمْ لِرَفُوفٍ رَحِيمٌ . وَالْخَيْلُ وَالْبَغَالُ وَالْحَمْرَى لِتَرْكِبُوهَا ، وَزِينَةٌ ، وَيَخْلُقُ مَا لَا تَعْلَمُونَ . وَعَلَى اللَّهِ قَصْدُ السَّبِيلِ . وَمِنْهَا جَائِرٌ . وَلَوْ شَاءَ لَهُ دَكَمْ أَجْعَيْنِ . هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً ، لَكُمْ مِنْهُ شَرَابٌ ، وَمِنْهُ شَجَرٌ فِيهِ تُسَيِّمُونَ . يَبْنِيْتُ لَكُمْ بِهِ الزَّرْعَ وَالْزَّيْتُونَ وَالنَّخْيَلَ وَالْأَعْنَابَ ، وَمِنْ كُلِّ الْثَّمَرَاتِ ، إِنْ فِي ذَلِكَ لَا يَةٌ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ . وَسَخَرَ لَكُمُ اللَّيلَ وَالنَّهَارَ ، وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ ، وَالنَّجْوَمُ مَسْخَرَاتٍ بِأَمْرِهِ ، إِنْ فِي ذَلِكَ لَا يَاتٍ لِقَوْمٍ يَعْقُلُونَ . وَمَا ذَرَّ لَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُخْتَلِفًا أَوْانِهِ ، إِنْ فِي ذَلِكَ لَا يَةٌ لِقَوْمٍ يَذَكَّرُونَ . وَهُوَ الَّذِي سَخَرَ الْبَحْرَ لِتَأْكِلُوا مِنْهُ لَحْيَاهَا طَرِيًّا وَتَسْتَخْرِجُوا مِنْهَا حَلِيلَةً تُلْبِسُونَهَا ، وَتَرِيْقُ الْفَلَكَ مَوَارِخَ فِيهِ ، وَلَتَبْتَغُوا مِنْ فَضْلِهِ ، وَلَعُلُوكُمْ تَشَكَّرُونَ . وَأَلْقَى فِي الْأَرْضِ رَوَاسِيًّا أَنْ تَغْيِيْدَ بِكُمْ ، وَأَنْهَارًا وَسَبِيلًا لِعَلْكُمْ تَهَدُونَ . وَعَلَامَاتٍ وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَهَدُونَ» . . .

(النَّحْلُ : ١٦-٥)

ولكن هذا الإنسان - في التصور الإسلامي كما هو في الحقيقة - على كل ما استودعه الله من أمانة الخلقة الكبرى في هذا الملك العريض. وعلى كل ما سخر له من القوى والطاقات والأشياء والأحياء فيه، وعلى كل ما أودعه هو فيه من طاقات المعرفة والاستعداد لإدراك الجوانب الازمة له في الخلقة من النواميس الكونية . . على كل هذا هو مخلوق ضعيف ، تغلبه شهواته أحياناً، ويحكمه هواه أحياناً . ويقعده به ضعفه أحياناً ، ويلازمه جهله بنفسه في كل حين . . ومن ثم لم يترك الله أمر نفسه ومنهجه في الحياة لشهواته وهو هواه وضعفه وجهله . . ولكن أكمل الله عليه نعمته ورعايته ، فتولى عنه هذا الجانب ،

الذى يعلم - سبحانه - أن الإنسان لا يقدر عليه قدرته على المادة ، ولا يعلم بمقتضياته علمه بقوانين المادة .

وأول ما ظهر من ضعفه وعجزه وخضوعه للإغراء والشهوات ، ما يصوّره القرآن الكريم من استسلامه لإغواء الشيطان له بشهوة الخلد وشهوة الملك ، ونسيانه أنه عدوه الذي يتربص به ، ونسيانه كذلك تحذير الله له . . . وهو تصوير للحقيقة الخالدة في الإنسان - ما لم يعتصر بالله ومنهجه للحياة - وإلا فهو الشقاء والنكد في الحياة الدنيا وفي الحياة الأخرى :

«ولقد عهدنا إلى آدم من قبل ، فنسى ولم نجد له عزما . وإذا قلنا للملائكة : اسجدوا للأدم . فسجدوا ، إلا إبليس أبي . فقلنا : يا آدم إن هذا عدو لك ولزوجك ، فلا يخرجنكما من الجنة فتشقى . إن لك ألا تجوع فيها ولا تعرى . وأنك لا تظما فيها ولا تضحي . فوسوس إليه الشيطان : قال : يا آدم هل أذلك على شجرة الخلد وملك لا يليل ؟ فأكلا منها ، فبدت لها سوأتها ، وطفقا يخصفان عليها من ورق الجنة ، وعصى آدم ربه فغوى . ثم اجتباه ربه فتاب عليه وهدى . قال : اهبطا منها جميعا ، بعضكم لبعض عدو ، فإما يأتيكم مني هدى : فمن اتبع هداي فلا يضل ولا يشقى . ومن أعرض عن ذكري فإنه له معيشة ضنك ، ونحشره يوم القيمة أعمى . قال : رب لم حشرتني أعمى وقد كنت بصيرا ؟ قال : كذلك أتتك آياتنا فنسيتكا ، وكذلك اليوم تنسى . وكذلك نجزي من أسرف ولم يؤمن بأيات ربها ، ولعذاب الآخرة أشد وأبقى » . . .

(طه : ١١٥ - ١٢٧)

وتواتر الإشارات على جهل الإنسان بأمر نفسه ومستقبله ومصيره ومالات

أفعاله ، مع تأثيره بالشهوات وبالهوى وبالضعف بحيث لا يصلح - بجهالته هذه وضعفه وهواء - لأن يتولى وضع منهج حياته هو ، وإن كان مزوداً بالقدرة على استخدام المادة ، ومعرفة قوانينها الازمة له في الخلافة . . في إطار المنهج الذي رسمه الله لحياته . .

«ولكن أكثر الناس لا يعلمون ، يعلمون ظاهراً من الحياة الدنيا . . .»  
(الروم : ٧-٦)

«ويسألونك عن الروح : قل : الروح من أمر ربى وما أوتنيتم من العلم إلا قليلاً» . . .  
(الإسراء : ٨٥)

«وما تدرى نفس ماذا تكسب غداً ، وما تدرى نفس بأى أرض تموت ، إن الله عليم خبير» . . .  
(لقمان : ٣٤)

«آباءكم وأبناءكم لا تدرؤن أيةم أقرب لكم نفعاً» . . .  
(النساء : ١٩)

«فعمى أن تكرهوا شيئاً ، ويجعل الله فيه خيراً كثيراً» . . .  
(النساء : ١٢)

«وعمى أن تكرهوا شيئاً وهو خير لكم ، وعمى أن تحبوا شيئاً وهو شر لكم ، والله يعلم وأنتم لا تعلمون» . . .  
(البقرة : ٢١٦)

«لاتدرى لعل الله يحدث بعد ذلك أمراً» . . .  
(الطلاق : ١)

«إن يتبعون إلا الظن وما تهوى الأنفس ، ولقد جاءهم من ربهم  
الهدي» . . .

(النجم : ٢٣)

«ولو اتبع الحق أهواههم لفسدت السعادات والأرض ومن فيهن» . . .

(المؤمنون : ٧١)

«إن الإنسان خلق هلوعا ، إذا مسه الشر جزوعا ، وإذا مسه الخير  
منوعا» . . .

(المعارج : ١٩)

وغير هذه الإشارات في القرآن كثير . . . وهي تجربة - غالبا - تعقيبا  
على التشريعات والتوجيهات التي يسنها الله للناس ، ويخبرهم معها أنهم  
لا يستطيعون أن يشرعوا لأنفسهم ، وليس لديهم القدرات والاستعدادات  
الضرورية لوضع منهج لحياتهم هم أنفسهم ، لأنهم يجهلون أنفسهم ،  
ويجهلون مآلات تصرفاتهم ورغباتهم ، وبخضعون لأهوائهم وشهواتهم . .  
وكلها مؤشرات تجعل من الخطير على وجودهم ، وعلى خط سيرهم في الحياة ، أن  
يتولوا هم وضع شريعتهم وتحطيط منهج حياتهم الأصيل .

فتجد هذه الإشارات في مثل هذه المناسبات .

«ثم جعلناك على شريعة من الأمر فاتبعها ، ولا تتبع أهواه الذين لا  
يعلمون» .

«كتب عليكم القتال وهو كره لكم . وعسى أن تكرهوا شيئاً وهو خير  
لكم ، وعسى أن تخربوا شيئاً وهو شر لكم . والله يعلم وأنتم لا تعلمون» . .

(البقرة : ٥٦)

« يا أية الـذـين آمـنـوا لـا يـحـلـ لـكـمـ أـنـ تـرـثـوا النـسـاءـ كـرـهـاـ ، وـلـاـ تـعـضـلـوـهـنـ  
لـتـذـهـبـواـ بـعـضـ ماـ آـتـيـتـمـوـهـنـ - إـلـاـ أـنـ يـأـتـيـنـ بـفـاحـشـةـ مـبـيـنـةـ - وـعـاـشـرـوـهـنـ  
بـالـمـعـرـوفـ . فـإـنـ كـرـهـتـمـوـهـنـ فـعـسـىـ أـنـ تـكـرـهـواـ شـيـئـاـ وـيـجـعـلـ اللهـ فـيـهـ خـيـرـاـ  
كـثـيـرـاـ» . . . (الـنـسـاءـ : ١٩ـ)

« يا أـيـهـاـ النـبـيـ إـذـاـ طـلـقـتـمـ النـسـاءـ فـطـلـقـوـهـنـ لـعـدـتـهـنـ ، وـأـحـصـاـوـاـ العـدـةـ ،  
وـأـنـقـواـ اللهـ رـبـكـمـ لـاـ تـخـرـجـوـهـنـ مـنـ بـيـوـتـهـنـ ، وـلـاـ يـخـرـجـنـ إـلـاـ أـنـ يـأـتـيـنـ بـفـاحـشـةـ  
مـبـيـنـةـ . وـتـلـكـ حـدـودـ اللهـ . وـمـنـ يـتـعـدـ حـدـودـ اللهـ فـقـدـ ظـلـمـ نـفـسـهـ . . . لـاـ تـدـرـىـ  
لـعـلـ اللهـ يـحـدـثـ بـعـدـ ذـلـكـ أـمـرـاـ» . . .

(الـطـلـاقـ : ١ـ)

« يـوـصـيـكـمـ اللهـ فـيـ أـوـلـاـدـكـمـ لـلـذـكـرـ مـثـلـ حـظـ الـأـنـثـيـنـ . فـإـنـ كـنـ نـسـاءـ فـوـقـ  
الـثـيـنـ فـلـهـنـ ثـلـثـاـ مـاـ تـرـكـ . وـإـنـ كـانـتـ وـاحـدـةـ فـلـهـاـ النـصـفـ ، وـلـأـبـوـيـهـ لـكـلـ وـاحـدـ  
مـنـهـاـ السـدـسـ مـاـ تـرـكـ - إـنـ كـانـ لـهـ وـلـدـ - فـإـنـ لـمـ يـكـنـ لـهـ وـلـدـ وـوـرـثـهـ أـبـوـاهـ فـلـأـمـهـ  
الـثـلـثـ . فـإـنـ كـانـ لـهـ إـخـوـةـ ، فـلـأـمـهـ السـدـسـ - مـنـ بـعـدـ وـصـيـةـ يـوـصـيـ بـهـاـ أـوـ دـيـنـ -  
آـبـاـؤـكـمـ وـأـبـنـاـؤـكـمـ لـاـ تـدـرـوـنـ أـبـيـمـ أـقـرـبـ لـكـمـ نـفـعـاـ . . . فـرـيـضـةـ مـنـ اللهـ . . . إـنـ اللهـ  
كـانـ عـلـيـهـ حـكـيـمـاـ» . . .

(الـنـسـاءـ : ١١ـ)

كـمـاـ نـجـدـ التـنـصـيـصـ الـقـاطـعـ وـالـتـشـدـيدـ الـخـاـسـمـ - الـذـىـ لـاـ يـقـبـلـ الـمـحـالـ  
وـالـجـدـالـ - عـلـىـ أـنـهـ لـاـ يـسـلـمـ الـمـسـلـمـ ، وـلـاـ يـؤـمـنـ الـمـؤـمـنـ ، حـتـىـ يـجـعـلـ مـنـهـجـ اللهـ  
لـلـحـيـاـةـ مـنـهـجـهـ ، وـشـرـيـعـةـ اللهـ لـلـحـيـاـةـ شـرـيـعـتـهـ ، وـلـاـ يـتـخـذـ مـنـ عـنـدـ نـفـسـهـ لـحـيـاـتـهـ  
مـنـهـجـاـ وـلـاـ شـرـيـعـةـ . وـإـلـاـ اـدـعـىـ لـنـفـسـهـ - بـهـذـاـ - حـقـ الـأـلـوـهـيـةـ فـكـفـرـ بـالـوـهـيـةـ اللهـ ،  
وـرـفـضـ إـفـرـادـ اللهـ بـالـأـلـوـهـيـةـ . وـكـفـرـ مـعـهـ كـلـ مـنـ يـقـرـهـ عـلـىـ اـدـعـاءـ حـقـ الـأـلـوـهـيـةـ

لنفسه ، بادعاء حق التشريع من دون الله واتخاذ منهج غير منهج الله للحياة .  
وتتوالى النصوص القاطعة المؤكدة لهذه القاعدة الأساسية في الإسلام على  
هذا النحو :

« ألم تر إلى الذين يزعمون أنهم آمنوا بها أنزل إليك وما أنزل من قبلك يريدون  
أن يتحاكموا إلى الطاغوت <sup>(١)</sup> - وقد أمروا أن يكفروا به - ويريد الشيطان أن  
يضلهم ضلالاً بعيداً . وإذا قيل لهم : تعالوا إلى ما أنزل الله وإلى الرسول ،  
رأيت المنافقين يصدون عنك صدوداً . فكيف إذا أصابتهم مصيبة بما قدمت  
أيديهم ، ثم جاءوك يختلفون بالله إن أردنا إلا إحساناً وتوفيقاً ؟ أولئك الذين  
يعلم الله ما في قلوبهم ، فأعرض عنهم ، وعظهم ، وقل لهم في أنفسهم قوله  
بليعاً . وما أرسلنا من رسول إلا ليطاع بياذن الله ولو أنهم إذ ظلموا أنفسهم  
جاءوك فاستغفروا الله واستغفر لهم الرسول ، لوجدوا الله تواباً رحيمًا . فلا  
وربك لا يؤمنون حتى يحكموك فيها شجر بينهم ، ثم لا يجدوا في أنفسهم  
حرجاً مما قضيت ويسلموا تسليةاً . . . .

( النساء : ٦٠ : ٦٥ )

« إِنَّا أَنْزَلْنَا التَّوْرَةَ فِيهَا هُدًى وَنُورٌ ، يَحْكُمُ بِهَا النَّبِيُّونَ الَّذِينَ أَسْلَمُوا - لِلَّذِينَ  
هَادُوا - وَالرَّبَّانِيُّونَ وَالْأَحْبَارُ . بِهَا اسْتُحْفِظُوا مِنْ كِتَابِ اللَّهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ شَهِداءً ،  
فَلَا تَخْشُوا النَّاسَ وَاخْشُونَ . وَلَا تَشْتَرُوا بِأَيَّاتِي ثُمنًا قَلِيلًا . . . وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِهَا  
أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ . . . وَكَتَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ وَالْعَيْنِ  
بِالْعَيْنِ ، وَالأنفُ بِالأنفِ ، وَالْأَذْنُ بِالْأَذْنِ ، وَالسِّنُّ بِالسِّنِّ ، وَالجُرُوحُ

---

(١) الطاغوت كل سلطان لا يستند إلى سلطان الله ، وكل وضع لا يجعل شريعة الله أساساً  
للحياة .

قصاص . فمن تصدق به فهو كفارة له . . . ومن لم يحكم بها أنزل الله فأولئك هم الظالمون . . . وقفينا على آثارهم بعيسى ابن مريم ، مصدقاً لما بين يديه من التوراة ، وأتيناه الإنجيل فيه هدى ونور ، ومصدقاً لما بين يديه من التوراة ، وهدى وموعظة للمتقين . ول يجعلكم أهل الإنجيل بما أنزل الله فيه . . . ومن لم يحكم بها أنزل الله فأولئك هم الفاسقون . . . وأنزلنا إليك الكتاب بالحق ، مصدقاً لما بين يديه من الكتاب ومهيمناً عليه . . . فاحكم بينهم بما أنزل الله . ولا تتبع أهواءهم عما جاءك من الحق . لكل جعلنا منكم شرعة ومنهاجاً . ولو شاء الله بجعلكم أمة واحدة ، ولكن ليسلوكم فيها آتاكم . فاستبقوا الخيرات . إلى الله مرجعكم جميعاً ، فينبئكم بما كنتم فيه تختلفون . . . وأن حكم بينهم بما أنزل الله ، ولا تتبع أهواءهم ، واحذرهم أن يفتونك عن بعض ما أنزل الله إليك . فإن تولوا فاعلم أنها يريد الله أن يصيبهم ببعض ذنوبهم ، وإن كثيراً من الناس لفاسقون . . . أفحكم الجاهلية يبغون ؟ ومن أحسن من الله حكماً لقوم يوقنون ؟ . . .

(المائدة : ٤٤ - ٥٠)

وفي هذا القدر كفاية لتقرير نظرية الإسلام في شأن «الإنسان» وتسلیطه على عالم المادة ، وتسخیره له ، واتیانه القدرة على معرفة النومیس الكونية الالازمة له في الخلافة . . . وفي الوقت ذاته تقرير عجزه عن معرفة ذاته بمثيل هذا الوضوح الذي يعرف به نومیس المادة - وإعفائه - تبعاً لهذا - من وضع منهج حياته الذاتية بنفسه ، وعون الله له بوضع المنهج الملائم لكتيابه وفطرته ووظيفته في الأرض . . . ثم . . . إلزامه باتباع منهج الله هذا ، وإخراجه من دائرة الإبهان والإسلام ، إذا هو لم يتخذ هذا المنهج ، أو إذا هو اتخذ لنفسه منه جانبًا وابتدع

هو الجانب الآخر : « واحذرهم أن يفتنوك عن بعض ما أنزل الله إليك » ...  
وانذاره بسوء الحال في الدنيا والآخرة إن هو فعل ذلك أو بعضه : « ومن أعرض  
عن ذكرى فلان له معيشة ضنكًا ، ونحشره يوم القيمة أعمى » ...

(طه : ١٢٤)

« فإن لم تفعلوا فأذنوا بحرب من الله ورسوله » ... (البقرة : ٢٧٩)  
وغيرها كثير .

ونعود بعد هذا الاستطراد في بيان وجهة النظر الإسلامية في حقيقة ما أعطى  
الإنسان من الاستعداد لمعرفته وما لم يعط ، ومقتضيات هذا وذاك في حياته ...  
نعود إلى عناصر المأساة التي تعانيها البشرية اليوم ، بالتخاذلها حضارة ومناهج  
حياة ، قائمة على ذلك « الجهل المطبق » بالإنسان - كما يقرر « العالم » الغربي  
الكبير - فنجد هذا الجهل المطبق بالإنسان - إلى جانب المعرفة الواسعة بال المادة -  
عنصراً رئيسياً في هذه المأساة ... لا لذاته ... ولكن بسبب عدم الاعتبار به ،  
ثم المضي معه في إقامة مناهج للحياة البشرية ، في معزل عن هدى الله ، بل  
في عداء وإصرار على تجنب هدى الله ، وفي نفرة منه كالتي يصورها القرآن  
الكريم في قوله تعالى : فيما لهم عن التذكرة معرضين . كأنهم حمر مستنفرة فرت  
من قصورة ؟ ! ...

(المدثر : ٤٩-٥١)

وهذا يقودنا إلى العنصر الثاني من عناصر هذه المأساة كما رتبناها في كلمة  
الافتتاح . فلنحاول معالجة هذا العنصر الثاني ...

## تختبط وأضطراب

هذا «الجهل المطبق» بالإنسان الذي يتحدث عنه الدكتور «الكسيس كاريل»، في منتصف القرن العشرين، لابد أنه كان أعمق وأشمل فيما قبل هذا القرن، وقبل أن تبذل تلك الجهود الضخمة في محاولة المعرفة، وقبل أن يتوجه البحث إلى «الإنسان» وإلى علوم الإنسان.

وهذا الجهل المطبق بالإنسان، الذي ستبقى جوانب منه منها بذل من الجهد ومها تعددت حقول البحث ودرجاته، نظراً للصعوبات الذاتية الكامنة في تعقد موضوع الحياة من جهة، وفي طبيعة عقولنا من جهة أخرى ..

هذا الجهل كان وما يزال يقتضي أن يظل الإنسان لاصقاً بالله - سبحانه - قريباً منه، ملتجئاً إليه، مهتدياً بمنهجه الذي يضعه له عن علم وحكمة. وألا يغتر بفتحات العقل والعلم في عالم المادة، ولا بمهارته في الإبداع المادي منها بلغت قدرته، ومها فهم أنه أتى بالخوارق في هذا المجال - فيدفعه هذا الغرور إلى تطبيق محاولاته في عالم المادة على عالم الحياة . وبخاصة حياة الإنسان. وألا يفتنه هذا الغرور أيضاً، فيجعله يحاول أن يضع لحياته مناهج مستقلة عن منهج الله . بلة أن تكون معادية له ، شاردة عنه .

ولكن الذي وقع في أوروبا أولاً ، ثم عمّت بلوته الأرض كلها فيما بعد، كان على الضد من هذا كله ، ومن ثم كان التختبط ، وكانت الشقورة ، وكان

خط الدمار الذى تحدى فيه البشرية إلى الهاوية فى هذا الزمان ، وكانت هذه الأزمة الخادة التى يواجهها «وجود» الإنسان .

إن هذا الإخلاص العلمى الذى يدفع رجلاً كالدكتور كاريل فى منتصف القرن العشرين أن يقول : «وواقع الأمر أن جهلنا مطبق » . . . لم يكن له مجال فى الاندفاعة العاتية التى اندفعتها أوروبا فى الشroud عن كل توجيه دينى . ذلك أن ملابسات نكدة وقعت بين الكنيسة هناك والعلماء ، جعلت الناس يشرون من ظل الكنيسة - ومن كل ظل للدين شروداً لا عقل فيه ولا وعي ، ولا مجال لتحكيم العقل والوعي ، ولا لسماع أية كلمة مخلصة للتفرقة بين الدين فى ذاته والكنيسة أولاً ، ثم بين قدرة الإنسان على العمل فى عالم المادة وعجزة عن العمل فى منهج حياة الإنسان أخيراً .

وكان لهذا الشroud أسبابه المفهومة فى أوروبا . . . و إليك عنصراً واحداً من

عناصره :

كانت مناهج البحث العلمى قد نشأت - فى ظل الإسلام - فى جامعات الأندلس والشرق كما يقول دوهرنج وبريفولت - وكانت أوروبا فى القرن الخامس عشر تنهى من هذه الجامعات ، وتعرف لأول مرة فى تاريخها شيئاً عن هذه المناهج ، و شيئاً عن المذهب التجريبى (الذى عرف به فيها بعد روجر بيكون وفرنسيس بيكون ) والأول يعترف اعترافاً صريحاً بأنه اقتبس من «العالم» الإسلامي .

وفي هذا يقول دوهرنج :

«إن آراء روجر بيكون فى العلوم أصدق وأوضح من آراء سميء المشهور (فرنسيس بيكون ) » . . . ومن أين استقى روجر بيكون ما حصله فى العلوم ؟ من الجامعات الإسلامية فى الأندلس . والقسم الخامس من كتابه : ( Opus majus )

(الذى خصصه للبحث في البصريات ، هو في حقيقة الأمر نسخة من كتاب المناظر لابن الهيثم ، وكتاب ي يكون في جملته شاهد ناطق على تأثره بابن حزم . ويقول بريفولت في كتابه : «بناء الإنسانية» (Making of Humanity) : «إن روجر بيكون درس اللغة العربية ، والعلم العربي ، والعلوم العربية في مدرسة أكسفورد ، على خلفاء معلمية العرب في الأندلس ، وليس لروجر بيكون ولا لسميه الذي جاء بعده الحق في أن ينسب إليهما الفضل في ابتكار المنهج التجريبي . فلم يكن روجر بيكون إلا رسولاً من رسول العلم والمنهج الإسلامي إلى أوروبا المسيحية . وهو لم يمل فقط من التصریح بأن تعلم معاصريه للغة العربية وعلوم العرب ، هو الطريق الوحيد للمعرفة الحقة . والمناقشات التي دارت حول واصعى المنهج التجريبي ، هي طرف من التحریف الهائل لأوصول الحضارة الأوروبية ، وقد كان منهجه العرب التجريبي في عصر بيكون قد انتشر انتشاراً واسعاً ، وانكب الناس ، في هف ، على تحصيله في ربوع أوروبا (ص ٢٠٢)»

«لقد كان العلم أهم ما جادت به الحضارة العربية على العالم الحديث . ولكن ثماره كانت بطيئة النضج .. إن العبرية التي ولدتها ثقافة العرب في إسبانيا ، لم تنهض في عنفوانها إلا بعد مضى وقت طويل على اختفاء تلك الحضارة وراء سحب الظلام . ولم يكن العلم وحده هو الذي أعاد إلى أوروبا الحياة ، بل إن مؤثرات أخرى كثيرة من مؤثرات الحضارة الإسلامية بعثت باكورة أشعتها إلى الحياة الأوروبية (ص ٢٠٢)»

«إنه على الرغم من أنه ليس ثمة ناحية واحدة من نواحي الازدهار الأوروبي إلا ويمكن إرجاع أصلها إلى مؤثرات الثقافة الإسلامية بصورة قاطعة ، فإن هذه المؤثرات توجد أوضاع ما تكون وأهم ما تكون ، في نشأة تلك الطاقة التي

تكون ما للعالم الحديث من قوة متمايزة ثابتة ، وفي المصدر القوى لازدهاره . أى في العلوم الطبيعية ، وفي روح البحث العلمي (ص ١٩٠) .

«إن ما يدين به علمنا للعرب ليس فيها قدموه إلينا من كشف مدهشة لنظريات مبتكرة . بل يدين لها بوجوده نفسه . فالعالم القديم - كما رأينا - لم يكن للعلم فيه وجود . وعلم النجوم عند اليونان ورياضياتهم كانت علوماً أجنبية استجلبواها من خارج بلادهم ، وأخذوها عن سواهم ، ولم تتأسلم في يوم من الأيام ، فتترسخ امتزاجاً كلّياً بالثقافة اليونانية . وقد نظم اليونان المذاهب وعمموا الأحكام ووضعوا النظريات . ولكن أساليب البحث في دأب وأناة وجمع المعلومات الإيجابية وتركيزها ، والمناهج التفصيلية للعلم ، واللحظة الدقيقة المستمرة ، والبحث التجريبي ، كل ذلك كان غريباً تماماً عن المزاج اليوناني . ولم يقارب البحث العلمي نشأته في العالم القديم إلا في الإسكندرية في عهدها الهليني . أما ما ندعوه «العلم» فقد ظهر في أوروبا نتيجة لروح من البحث جديدة ، ولطرق من الاستقصاء مستحدثة ، بطرق التجربة والمقاييس وتطور الرياضيات إلى صورة لم يعرفها اليونان . وهذه الروح وتلك المنهج أوصلها العرب إلى العالم الأوروبي (ص ١٠٩) » .

■ \* \*

وعندما انتقل المنهج الإسلامي الواقعي التجريبي إلى العقلية الأوروبية ، اتجه الفكر الغربي إلى البحوث العلمية التجريبية . وبدأ البحث العلمي يكشف حقائق فلكية وجغرافية وطبيعية ، غير تلك المجموعة من الأوهام والأساطير والخرافات التي تبنيها الكنيسة وتعتبرها «حقائق مقدسة» وهي ليست من النصرانية في شيء ، إنها هي مجرد أفكار - غير علمية - كانت شانعة

في تلك الأزمان - ولم ينزل بها كتاب من عند الله - فتبنتها الكنيسة ، ودافعت عنها بوصفها جزءاً من «العقيدة» .

ولقد وقفت الكنيسة وقفه عنيدة في وجه هذا الاتجاه الجديد المنشق من منبع الثقافة الإسلامية في الأندلس وفي الشرق كذلك . وقابلت نتائج بحوث الطليعة من العلماء الأوروبيين الذين استقوا من ذلك النبع ، بجفوة وعداء شدیدين ، واستخدمت سلطانها ضدهم بوحشية كان من جرائها ذلك الشرود من الكنيسة ، وضمناً من إلهها الذي تستطيل باسمه زوراً وبهتاناً ، ومن كل ظل للدين وللتوجيه الديني . فقد كان كل اعتراف أو خضوع للدين معناه الاعتراف والخضوع لهذا الطغيان الكنسي الغشوم .

وعندئذ كان ذلك الفصام النكد بين الدين والعلم حتى مطلع القرن العشرين في أوروبا ، وظل اندفاع الناس - والعلماء خاصة - في شرودهم الآباء عن الدين كله « كأنهم حر مستنفرة . فرت من قسورة » . . . ولم يهدأ هذا الشرود - شيئاً ما - إلا في مطلع القرن العشرين . حيث جعل بعضهم يقف ليلتقط أنفاسه اللامهة ، وهو يحس بالخواء الروحي من آثار الرحلة الجاهدة ، في التيه المفتر ، نحو أربعة قرون . .

\* \* \*

وما بنا - في هذا البحث المجمل - أن نستعرض بالتفصيل كل الملابسات والظروف ، التي أحاطت بهذا الفصام النكد - في أوروبا - بين العلم والدين<sup>(1)</sup> ، ولا أن نصف بالتفصيل كذلك تلك الرحلة الشاردة الطويلة المجهدة في التيه المفتر ، ولا أن نصور بالتفصيل مدى الألواء والشقة التي

---

(1) يراجع بتوسيع في هذا الموضوع كتاب «المستقبل لهذا الدين» ، فصل «الفصام النكد» .

عانتها البشرية كلها ، وهي تشرد من الله ، وتخلي عن كل ظل لمنهجه للحياة . وتعادي هذا المنهج ، وتبعد نفسها - بجهلها المطبق - مناهج من عند نفسها طوال هذه القرون .

ولكتنا سنا حاول فقط اختيار بعض النهاج لتخبط البشرية في التيه الطويل .

\* \* \*

إن الثمرة الطبيعية البدائية لجهلنا بحقيقة الإنسان - أو حتى لعدم إدراكنا كل جوانب هذه الحقيقة ، بفرض أننا وصلنا أو قد نصل إلى بعض جوانبها - هي أننا عاجزون عن وضع نظام شامل مضبوط صالح مصلح حياته . وأن أي نظام نضعه له من عند أنفسنا - بعيداً عن منهج الله - لابد أن يعرض الحياة الإنسانية ، ويعرض الإنسان نفسه ، للعطب والدمار ، في صورة من صور العطب والدمار ..

هذه بديهية . . ولكتنا نؤثر أن نضعها في صورة عملية حسية واقعية . . لنفرض أننا كنا نجهل قوانين المادة ، جهلنا بقوانين الحياة - والحياة الإنسانية بصفة خاصة - ثم أردنا أن نتعامل - بجهلنا هذا الكل أو الجزئي - مع المادة ؟ فيما الذي كان يقع ؟ النتيجة معروفة . . يقع أن تتلف المادة التي نتعامل معها - كلياً أو جزئياً - إن لم تحظمنا هذه المادة وتدمينا . . ومثل هذا قد حدث تماماً في الحياة البشرية . .

ولكن التلف والدمار حين يقع في عالم المادة لا ينشئ آثاراً يصعب تداركها ، ولا يحطم أشياء ثمينة غالبة مثل « العنصر الإنساني » و« الحياة الإنسانية » . ولا يختلف منه ما تخلف عن محاولاتنا علاج شؤون الإنسانية في

معزل عن خالقها العليم بحقيقةها ، الخبر بالنوميس التي تحكم حياتها، واتصالاتها بهذا الكون الذي تعيش فيه . ولا مثل ذلك التخبط والشقاء والخيرة والقلق ، والتلف والفساد .. ثم التهديد بالدمار الأخير في نهاية الخط المشؤوم ..

إن هذه الظواهر النكدة تتجلى الآن في كل جوانب الحياة البشرية . وتبدو معها التضحيات الهائلة ، والمذابح الرهيبة ، والتقلبات العاتية ، والشقاوة التي تسحق أثمن عناصر الكون .. «الإنسان» ..

وستقف وقفات مجلمة أمام نهادج بعضها من تجارب البشرية الذاتية - في معزل عن هدى الله ومنهجه للحياة - في تاريخ البشرية من القديم إلى الحديث ، تشير إلى سائر النهادج . منذ كان استقصاؤها متعدراً . فضلاً على أن طبيعة هذا البحث المجمل لا تتحمله .

هذه النهادج تتناول المسائل الرئيسية الثلاثة في حياة الإنسان :

- ١ - مسألة النظرة إلى الإنسان وحقيقة فطرته واستعداداته .
- ٢ - مسألة النظرة إلى المرأة وعلاقات الجنسين .
- ٣ - مسألة النظم الاقتصادية والاجتماعية .

## الإنسان وفطرته واستعداداته

«الإنسان» كائن فذ في هذا الكون . فذ في طبيعته وتركيبه . وفذ في وظيفته وغاية وجوده . وفذ كذلك في مآلاته ومصيره ..

إنه مخلوق غير مكرر في جميع الخلائق التي عرفناها ، والتي يحدثنا الله عنها كذلك ولا نراها . ومخلوق بقدر فلم يوجد هكذا مصادفة ولا جزافاً . ومخلوق

لغایة فلم يخلق عبئاً ولا سدى . . وهذا واضح فيما نقلناه من الآيات القرآنية في الفصل السابق . وفي نظرية الإسلام إلى الإنسان بجملتها . .

وتميز الإنسان بخصائص لا توجد في عالم الأحياء هو الذي جعل «جولييان هكسل » في «الداروينية الحديثة » يتراجع عن الكثير من «الداروينية القديمة»، التي قررها «داروين ». وهو لا يتراجع عنها إلا مضطراً أمام ضغط الحقائق الواقعية التي تختتم هذا التراجع . إذ يُعرف بأن الإنسان «حيوان خاص» وأنه له «خصائص» لم تلاحظ في أي حيوان آخر . وأن هذه الخصائص آثاراً متفردة كذلك .

ولندفعه هو يتكلم في فصل من كتابه : «الإنسان في العالم الحديث » بعنوان «تفرد الإنسان » .

«لقد تأرجح رأى الإنسان كالخطار (البندول) فيما يتعلق بمركزه بالنسبة لبقية الحيوانات ، بين إعجابه الشديد أو القليل بنفسه . تفصل بينه وبين الحيوانات هوة سحرية جداً وحينما آخر هوة صغيرة جداً .

«وبظهور نظرية «داروين» بدأ الخطار (البندول) يتأرجح عكسياً ، واعتبر الإنسان حيواناً مرة أخرى . . ووصل الخطار شيئاً فشيئاً إلى أقصى مدى تأرجحه ، وظهر ما بدا أنه النتائج المنطقية لفرضية «داروين» . فالإنسان «حيوان» كغيره من الحيوانات . ولذلك فإن آراءه في معنى الحياة الإنسانية ، والمثل العليا ، لا تستحق تقديرًا أكثر من آراء الدودة الشريطية أو بكتيريا الباثللس ! والبقاء هو المقياس الوحيد للنجاح التطورى . ولذلك فكل الكائنات الحية متساوية القيمة . وليس فكرة التقدم إلا فكرة إنسانية . ومن المسلم به أن الإنسان في الوقت الحاضر سيد المخلوقات ولكن قد تحمل محمله القطة أو الفأر ! .

١٠ ولم تصغر الموة هنا بين الإنسان والحيوان ، نتيجة المبالغة في إعطاء الحيوان صفات الإنسان ، وإنما نتيجة التقليل من الصفات الإنسانية في الإنسان . . ومع ذلك فقد ظهر منذ عهد قريب اتجاه جديد ، سببه في الغالب زيادة المعرفة واتساع نطاق التحليل العلمي .

«إن الخطأ يتارجع ثانية : وتنبع الموة بين الإنسان والحيوان مرة أخرى . . و بعد نظرية « داروين » لم يعد « الإنسان » يستطيع تجنب اعتبار نفسه حيواناً<sup>(١)</sup> ولكنه بدأ يرى نفسه حيواناً غريباً جداً . وفي حالات كثيرة لا مثيل لها . وتحليل تفرد الإنسان من الناحية البيولوجية لم يبلغ تمامه بعد وما هذا المقال إلا محاولة لعرض مرکزه الحالى . .

« وأول خصاوص الإنسان الفذة ، وأعظمها وضوحاً ، قدرته على التفكير التصورى<sup>(٢)</sup> . . ولقد كان لهذه الخاصية الأساسية في الإنسان نتائج كثيرة . وكان أهمها نمو التقاليد المتزايدة<sup>(٣)</sup> . . ومن أهم نتائج تزايد التقاليد - أو إذا شئت من أهم مظاهره الحقيقة - ما يقوم به الإنسان من تحسين فيها لدنه من عدد وآلات . . وإن العدد والتقاليد هى الخواص التى هيأت للإنسان مركز السيادة بين سائر الكائنات الخية . . وهذه السيادة « البيولوجية » - في الوقت الحاضر - خاصية أخرى من خواص الإنسان الفذة .

---

(١) هذا مجرد رأى هكسل بوصفه « داروينيا » وهو طبعاً يعز عليه أن يتراجع عن فروض داروين كلية أمام ضغط الحقائق الجديدة ، ولكنه يتراجع بالفعل وهو ينظام بأنه ثابت على أصول النظرية ! والإنسان يحتوى الكيان الحيوانى من الناحية العضوية ولكنه ليس حيواناً بالمعنى الذى تقوله الداروينية .

(٢) التخيل .

(٣) الناشئة من رصيد التجارب الإنسانية .

١٠ . . وهكذا يضع علم الحياة «الإنسان» في مركز مماثل لما أنعم به عليه كسيد المخلوقات . . كما تقول الأديان <sup>(١)</sup> .

١١ . ولقد أدى الكلام والتقاليد والعدد إلى كثير من خواص الإنسان الأخرى التي لا مثيل لها بين المخلوقات الأخرى ، ومعظمها واضح معروف .

١٢ . والإنسان لا مثيل له أيضاً كنوع مسيطر . إذ انقسمت كل الأنواع الأخرى المسيطرة على مئات وألاف كثيرة من الأنواع المنفصلة ، وتجمعت في أجناس وفصائل عديدة ، وجموعات أكبر . أما الإنسان فقد حافظ على سيادته من غير انقسام . ولقد تم تنوع سلالات الإنسان في حدود نوع واحد .

١٣ . وأخيراً فإن الإنسان لا مثيل له بين الحيوانات الراقية في طريقة تطوره .

١٤ . وللإنسان خاصية أخرى بيولوجية ، وهي تفرد تاريخ تطوره . . ونحن الآن في مركز يسمح لنا بتعريف تفرد الإنسان في تطوره . وأما خاصية الإنسان الجوهرية ككائن حي مسيطر فهي «التفكير المعنوي» .

١٥ . ولقد كان بحثنا حتى الآن بطريقة عامة في خصائص الإنسان من ناحية التطور والمقارنة . والآن نعود إليها ، ونبحث فيها وفي نتائجها بشيء من الإسهاب . . فأولاً يجب ألا يغرب عن بالينا ، أن الفرق بين الإنسان والحيوان في العقل أعظم بكثير مما نظن عادة . . وكلنا على علم بقوة الغريزة في الحشرات . . ولكنها تبدو عاجزة عن معرفة طرق جديدة . ولنست الثدييات بأفضل من ذلك . . بينما للتفكير عند الإنسان أهمية بيولوجية كبرى حتى

---

(١) بعد اعتراف هكسل هكذا عاد ليترد موقفه ، فقال : إن النظرية الدينية لم تكن صحيحة في تفصيلها أو في كثير مما تضمنته . ثم أرغمه الحفائق مرة أخرى فختم هذا التراجع بقوله : «ولكن كان لها أساس جيولوجي متين» . وهكذا يتارجح بين ضغط الحفائق وبين مقننضيات الإلحاد والمادية !

عندما تسود تفكيره العادة والمحاولة والخطأ . ولابد أن يكون سلوك الحيوانات عرفيًا - أى أنه ثابت في حدود ضيقه - أما الإنسان فقد أصبح في سلوكه حرًا نسبيًا . حرًا في الأخذ والعطاء على حد سواء . . وهذه الزيادة في المرونة نتائج أخرى سيكولوجية يتناسها رجال الفلسفة العقلية . . والإنسان أيضًا فريد في بعضها . فقد أدت هذه المرونة مثلاً إلى كون الإنسان هو الكائن الحي الوحيد ، الذي لا بد له أن يتعرض للصراع النفسي . . ومع ذلك فطبقاً للأراء الحديثة توجد في «الإنسان» أجهزة لتقليل التزاع إلى أقصى حد ، وهي التي يعرفها علماء النفس بالكبت والقمع .

■ وهذه الخواص التي امتاز بها الإنسان ، والتي يمكن تسميتها «نفسية» أكثر منها «بيولوجية» تنشأ من خاصية أو أكثر من الخواص الثلاث الآتية :

«الأولى» قدرته على التفكير الخاص والعام .

«الثانية» التوحيد النسبي لعملياته العقلية ، بعكس انقسام العقل والسلوك عند الحيوان .

«الثالثة» وجود الوحدات الاجتماعية مثل القبيلة والأمة والحزب والجماعة الدينية ، وتمسك كل منها بتقاليدها وثقافتها .

■ وهناك نتائج ثانوية كثيرة لتطور العقل من مرحلة ما قبل الإنسان إلى مرحلة الإنسان <sup>(١)</sup> . وهي بلا شك فريدة من الناحية البيولوجية . ولنذكر منها العلوم الرياضية البحتة والمواهب الموسيقية ، والتقدير والإبداع الفنين ، والدين ، والحب المثالى . .

---

(١) نحن ننقل نصوص هكسلي كما هي - بغض النظر عما نخالفه فيه في نشأة الإنسان .

« ولكن لا يكفي هنا أن نحصر بعض أوجه النشاط . . ففي الحقيقة أن معظم أوجه النشاط الإنساني وخصائصه ، نتائج ثانوية لخصائصه الأصلية . وكذلك فهي فدمة من الناحية البيولوجية . . وقد يكون لفرد الإنسان نتائج ثانوية أخرى لم تستغل بعد . .

« وبذلك يكون الإنسان فريداً في أحواله أكثر مما نظن الآن »<sup>(١)</sup>

كذلك يقول العالم الأمريكي : « أ . كريسي موريسون » في كتابه : Man does not stand alone<sup>٢</sup> الذي ترجمه إلى العربية الأستاذ محمود صالح الفلكي بعنوان « العلم يدعوك إلى الإيمان » :

« إن القائلين بنظرية التطور ( النشوء والارتقاء ) لم يكونوا يعلمون شيئاً عن وحدات الوراثة ( الجينات ) . . ( ص ١٤٥ ) .

« لقد رأينا أن « الجينات » متفق على كونها تنظيمات أصغر من الميكروسكوبية للذرات في خلايا الوراثة بجميع الكائنات الحية . وهي تحفظ التصميم ، وسجل السلف ، والخواص التي لكل شيء حي . وهي تحكم تفصيلاً في الجذر والجذع والورق والزهر والثمر لكل نبات ، تماماً كما تقرر الشكل والقشر والشعر والأجنحة لكل حيوان بها فيه الإنسان » ( ص ١٤٧ ) .

... « ويلاحظ أن جميع الكائنات الحية ، منفصل بعضها عن بعض بهواء كثيف لا يمكن عبورها . حتى إن الحيوانات المتقاربة ينفصل بعضها عن بعض كذلك » .

« والإنسان حيوان من رتبة الطبيعة ، وتكوينه يشبه فصائل « السيمبا »

---

(١) من كتاب « الإنسان في العالم الحديث » ترجمة حسن خطاب . . مقتطفات متفرقة .

(الأورانجutan والغوريلا والشمبانزي) ولكن هذا الشبه الهيكل ليس بالضرورة يبرهاناً على أننا من نسل أسلاف سيائية (من القرود) أو أن تلك القرود هي ذرية منحطة للإنسان . ولا يمكن أحد أن يزعم أن سمك القد (Cod) قد تطور من سمك الحساس (Haddock) وإن يكن كلاماً يسكن المياه نفسها ، ويأكل الطعام نفسه ، ولها عظام تكاد تكون متشابهة . . . (ص ١٤٢) .

١- إن ارتقاء الإنسان الحيواني إلى درجة كائن مفكر شاعر بوجوده هو خطوة أعظم من أن تتم عن طريق التطور المادي ، ودون قصد ابتداعي . « وإذا قبلت واقعية القصد ، فإن الإنسان بوصفه هذا قد يكون جهازاً . ولكن ما الذي يدير هذا الجهاز ؟ لأنه بدون أن يدار ، لا فائدة منه . والعلم لا يعلل من يتولى إدارته . وكذلك لا يزعم أنه مادي .

٢- لقد بلغنا من التقدم درجة تكفي لأن نوقن بأن الله قد منح الإنسان قبساً من نور ، ولا يزال الإنسان في طور طفولته من وجهة الخلق ، وقد بدأ يشعر بوجود ما يسميه بـ « الروح » وهو يرقى في بطء ليدرك هذه الهمة ، ويشعر بغرizته أنها خالدة .

« وإذا صح هذا التعليل - ويبدو أن المنطق الذي يسنده لا يمكن دحضه - فإن هذه الكرة الأرضية الصغيرة التي لنا ، وربما غيرها كذلك ، تكسب أهمية لم يحلم بها أحد من قبل . فعل قدر ما نعلم قد تولد عن عالمنا الصغير هذا ، أول جهاز مادي أضيف إليه قبس من نور الله . وهذا يرفع الإنسان من مرتبة الغريزه الحيوانية إلى درجة القدرة على التفكير ، التي يمكن بها الآن أن يدرك عظمة الكون في اشتباكاته ، ويشعر شعوراً غامضاً بعظمته الله مائلاً في خلقه . (ص ١٨٧ - ١٨٨) .

«إن أية ذرة أو جزئية (Atom, Molecule) لم يكن لها فكر فقط ، وأى اتحاد للعناصر لم يتولد عنه رأى أبداً وأى قانون طبيعي لم يستطع بناء كاتدرائية . ولكن كائنات حية معينة قد خلقت تبعاً لحوافز معينة للحياة ، وهذه الكائنات تتنظم شيئاً تطبيعاً جزئيات المادة بدورها . ونتيجة هذا وذاك كل ما نراه من عجائب العالم . فما هو هذا الكائن الحي ؟ هل هو عبارة عن ذرات وجزئيات ؟ أجل . وماذا أيضاً ؟ شيء غير ملموس ، أعلى كثيراً من المادة لدرجة أنه يسيطر على كل شيء . و مختلف جداً عن كل ما هو مادي مما صنع منه العالم ، لدرجة أنه لا يمكن رؤيته ولا وزنه ولا قياسه . وهو - فيها نعلم - ليست له قوانين تحكمه . إن «روح الإنسان هي سيدة مصيره» ولكنها تشعر بصلتها بالمصدر الأعلى لوجودها . وقد أوجدت للإنسان قانوناً للأخلاق لا يملكه أي حيوان آخر ، ولا يحتاج إليه . فإذا سمع أحد ذلك الكيان بأنه فضلة لتكوينات المادة ، لا شيء سوى أنه لا يعرف كنهه بأنيوبية الاختبار ، فهو إنما يزعم زعم لا يقوم عليه برهان . . إن شئ موجود ، يظهر نفسه بأعماله ، وبتضحياته ، وبسيطرته على المادة ، وبالخصوص بقدرته على رفع الإنسان المادي من ضعف البشر وخطفهم إلى الانسجام مع إرادة الله . . هذه هي خلاصة القصد الرباني . وفيها تفسير للاشتياق الكامن في نفس الإنسان ، للاتصال بأشياء أعلى من نفسه . وفيها كشف عن أساس حافزه الديني . . هذا هو الدين» . . (ص ٢٠١ - ٢٠٢) .

وتفرد الإنسان في هذا الكون بطبعاته وتركيبه ، وفي وظيفته وغاية وجوده ، وفي مآلاته ومصيره ، هو الذي يقرره التصور الإسلامي عن الإنسان في نصوصه الكثيرة ، فكلها تقرر أن هذا الإنسان ، خلق خلقة فذة خاصة مقصودة ، وعيت له وظيفة ، وجعلت لوجوده غاية ، وأنه كذلك مبتدى بالحياة مختبر

فيها ، محاسبٌ في النهاية على سلوكه فيها ، هذا السلوك الذي يقرر جزاءه ومصيره . . .

نجد هذا في قصة آدم :

«إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةَ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً . . . الْأَيْةُ»

(البقرة : ٣٠)

«إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةَ إِنِّي خَالِقٌ بَشَرًا مِنْ طِينٍ . فَإِذَا سَوَّيْتَهُ وَنَفَخْتَ فِيهِ

مِنْ رُوْحِي فَقَعُوا لَهُ سَاجِدِينَ» . . . (ص : ٧٢-٧١)

«وَلَقَدْ كَرِمْنَا بَنِي آدَمَ ، وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ ، وَرَزَقْنَاهُمْ مِنَ الطَّيَّابَاتِ ،

وَفَضَلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِنْ خَلْقِنَا تَفْضِيلًا» . . . (الإِسْرَاءَ : ٧٠)

«لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ» . . . (الْتَّيْنَ : ٤)

ونجد هذه في نصوص شتى :

«وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونَ» . . . (الذَّارِيَاتُ : ٥٦)

«الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَلْوُكُمْ أَيْكُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا» . . .

(الْمُلْكُ : ٢)

«فَمَنْ اتَّبَعَ هَدَىِ فَلَا يَضُلُّ وَلَا يَشْفُى . وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ

مَعِيشَةً ضَنِّكَا ، وَنَحْشِرُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَعْمَى» . . . (طه : ١٢٣-١٢٤)

\* ■ ■

والإنسان كائن معقد شديد التعقيد . سواء في تركيبه العضوي ، أو تركيبه العقلي والروحي ، كما هو معقد في أوجه نشاطه المختلفة ، التي لا يعرف أحد حتى اليوم طبيعتها ، ولا حقيقة الارتباطات بينها ، إذ كل ما أمكن هو ملاحظة ظواهرها وسطوحها .

وهذا التعقيد لا يبدو في كيان الإنسان ككل فحسب ، بل إنه ليتجلى

كذلك في كل خلية حية من خلاياه التي لا تُحصى ..  
وإلى هذه اللحظة لم يكشف أحد سر تكوين الخلية .. وحتى لو تسعى  
لكشف عناصر تكوينها المادي ، فإن عنصر الحياة الذي فيها مجهول الكنه  
والكيفية . ويبعدو أنه سيظل كذلك . ولن يستوي هذه سوى الخطوة الأولى في  
الطريق الطويل لمعرفة أسرار الخلية الحية .. إن هذه الخلية تتصرف كما لو  
كانت كائناً عاقلاً رشيداً يدرك تماماً وظيفته المقبلة ، كما يدرك دوره مع بقية  
الخلايا ، ويمضي في طريقه مهتدياً لا يضل أبداً ، لأداء دوره هذا ، في دقة  
وإصابة لا يتمتع بها العقل البشري ذاته ! .

وعن هذه الأسرار ، وأسرار الارتباطات بين مركبات الكائن البشري  
ووظائفه وأوجه نشاطه المختلفة يقول الدكتور « الكسيس كاريل » ما سبق أن  
صدرنا به الفصل الأول . وما نعيد هنا فقرات منه لضرورة وضعها تحت العين  
في هذه اللحظة :

« وواقع الأمر أن جهلنا مطبق . فغالب الأسئلة التي يلقاها على أنفسهم  
أولئك الذين يدرسون الجنس البشري تظل بلا جواب ، لأن هناك مناطق غير  
محددة في دنيانا الباطنية ما زالت غير معروفة .. فنحن لا نعرف الآن الإجابة عن  
أسئلة كثيرة مثل :

« كيف تتحدد جزيئات المواد الكيماوية لكي تكون المركب والأعضاء المزفقة  
للخلية؟

« كيف تقرر الجنس ( ناقلات الوراثة ) الموجودة في نواة البوية الملقحة  
صفات الفرد المشتقة من هذه البوية؟

« كيف تنتظم الخلايا في جماعات من تلقاء أنفسها ، مثل الأنسجة  
والأعضاء؟ فهي كالنمل والنحل تعرف مقدماً الدور الذي قدر لها أن تلعبه في

حياة المجموع . وتساعدها العمليات الميكانيكية الخفية على بناء جسم بسيط معقد في الوقت ذاته .

« ما هي طبيعة تكويننا النفسي والفيسيولوجي ؟ إننا نعرف أننا مركب من الأنسجة والأعضاء والسوائل والشعور . . ولكن العلاقات بين الشعور والمخ ما زالت لغزاً .

« إننا ما زلنا بحاجة إلى معلومات كاملة تقريرياً عن فسيولوجية الخلايا العصبية . . إلى أي مدى تؤثر الإرادة في الجسم ؟ كيف يتأثر العقل بحالة الأعضاء ؟ على أي وجه تستطيع الخصائص العضوية والعقلية ، التي يرثها كل فرد أن تغير بواسطة الحياة والمواد الكيماوية الموجودة في الطعام والمناخ والنظم النفسية والأدبية ؟ الخ الخ » .

وهذا التعقيد في تركيب الكائن الإنساني ، وفي وظائفه وأوجه نشاطه ، هو الذي يتسع مع ضخامة وتشعب وظيفته الأساسية في خلافة هذه الأرض ، كما أنه هو الذي يتسع مع طبيعة نشأته التي حدثنا الله عنها :

« إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةَ : إِنِّي خَالِقٌ بَشَرًا مِّنْ طِينٍ . فَإِذَا سُوِّيَتْ وَنَفَخْتَ فِيهِ مِنْ رُوحِي فَقَعُوا لَهُ سَاجِدِينَ » . . . (ص : ٧١ - ٧٢)

فالكينونة التي تنبثق ابتداء من الطين والنفخة من روح الله - على ما بينهما من آماد وأفاق لا تحد - هي التي يتوقع فيها مثل هذا التعقيد الشديد ، الذي يستعصي على العقل البشري ، لأنه فوقه وأكبر منه . على حين أنه يسير يسير على الله سبحانه :

« هُوَ أَعْلَمُ بِكُمْ إِذَا أَنْشَأْتُمْ مِّنَ الْأَرْضِ ، وَإِذَا أَنْتُمْ أَجْنَةٍ فِي بُطُونِ أَمْهَاتِكُمْ » . . . (النجم : ٣٢)

« أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ الْلَّطِيفُ الْخَبِيرُ ؟ » (الملك : ١٤)

«ولقد خلقنا الإنسان ونعلم ما توسوس به نفسه ، ونحن أقرب إليه من حبل الوريد» . . . (ق : ١٦)

\* \* \*

والإنسان - بعد هذا وذلك - كائن يؤلف كل فرد فيه بذاته عالماً فذاً مفرداً لامثيل له في سائر أفراده . على كل ما يجمع أفراد الجنس كله من الخصائص «الإنسانية» المشتركة . . وهذا مما يزيد الأمر تعقيداً ، ويزيد دراسة «الإنسان» صعوبة ، بل تعذراً ، دون المعرفة الكاملة بالسمات المميزة لكل فرد على حدة - في فرديته المتميزة - على فرض أنه أمكن الوصول - في ملايين السنين - إلى معرفة كل التركيب العضوي والنفسى العام للجنس البشري . .

وفي هذه الفردية يقول دكتور . كاريل :

«إن الفردية جوهرية في الإنسان . إنها ليست مجرد جانب معين من الجسم ، إذ أنها تنفذ إلى كياننا . وهي تجعل «اللذات» حدثاً فريدياً في تاريخ العالم . إنها تطبع الجسم والشعور . كما تطبع كل مركب في الكل بطبعها الخاص وإن ظلت غير منظورة» . . . (ص : ٢٨١)

«يعيز الأفراد كل منهم عن الآخر بسهولة بواسطة تقاطيع وجومهم وإشارتهم وطريقتهم في المشي ، وصفاتهم العقلية والأدبية الخاصة . ومع أن الزمن يحدث تغيرات كثيرة في مظهر الأفراد ، إلا أنه يمكن دائمًا معرفة كل فرد - كما أثبتت برلنون منذ أمد بعيد - بواسطة أبعاد أجزاء معينة من هيكله . . وكذلك فإن خطوط أطراف الأصابع مميزات قاطعة للفرد . ومن ثم فإن بصمات الأصابع هي التوقيع الحقيقى للإنسان» . . . (ص : ٢٨٢)

«وعلى كل حال فإن تكوين الجلد جانب واحد فقط من فردية الأنسجة» .

وقد تظهر فردية الأنسجة نفسها بالطريقة التالية :

« طعم سطح جرح بقطع من الجلد ، أخذ بعضها من المريض نفسه ، والبعض الآخر من صديق أو قريب . فللحظ بعد أيام قليلة أن الجلد الذى أخذ من المريض نفسه قد تماست مع الجرح ، وبدأ ينمو ، في حين أن الجلد الذى أخذ من الأشخاص الآخرين أخذ في التراخي والانكماش . وسرعان ما عاش الأول ومات الثاني » . . . (ص : ٢٨٣)

إن القاعدة أن أنسجة أي شخص ترفض قبول أنسجة شخص آخر . . . وحينما تخبط الأوعية ، ويمر الدم ثانية في كلية مطعمة ، فإن هذا العضو يفرز البول مباشرة ، ويكون تصرفه طبيعيا في بادئ الأمر . إلا أنه لا تكاد تمضى أسبوع قليلة حتى يظهر الزلال أولاً ، ثم الدم في البول ، وسرعان ما تصاب الكلية بمرض أشبه بالالتهاب يؤدى إلى ضمور الكلية سريعا . . . ومع ذلك لو أن العضو المطعم أخذ من الحيوان نفسه لعاد إلى تأديبه وظيفته بصفة دائمة . إذ من الواضح أن الأخلال تكتشف في الأنسجة الغريبة ، اختلافات تركيبية معينة ، لا يمكن اكتشافها بأى اختبار آخر . إن الخلايا محددة بالنسبة للأشخاص الذين تتبعهم . ولقد حالت هذه الخاصية حتى الآن دون التوسيع في استعمال تعليم أو ترقيع الأعضاء لأغراض علاجية . . . (ص ٢٨٣)

« فمن المحتمل أنه لم يوجد فرداً بين ملايين الملايين من البشر الذين استوطروا هذه الأرض ، كان تركيبهم الكيماوى متماثلاً . وترتبط شخصية الأنسجة التي تدخل في تركيب الخلايا والأخلال بطريقة ما زالت غير معروفة حتى الآن . ومن ثم فإن فرديتنا تتأصل جذورها في أعماق ذاتنا .

«ونطبع الفردية جميع أجزاء الجسم المركبة . فهي موجودة في العمليات الفسيولوجية . كما هي موجودة في التركيب الكيماوى للأخلال والخلايا . وهذا فإن كل شخص يتفاعل بطريقة خاصة مع أحداث العالم الخارجى . . مع

الضوضاء والخطر والطعام والبرد ، ومحاجات الميكروبات والفيروسات . . . . (ص ٢٨٦).

« تترج الفردية العقلية والتركيبة والأخلاقية بطريقة غير معروفة . وتحمل كل منها للأخرى العلاقات نفسها التي تحملها وجوه النشاط الفسيولوجي ، والعمليات المخية والوظائف العضوية . . إنها تهينا وحدانيتنا وتجعل كل إنسان أن يكون نفسه ، وليس شخصا آخر » . . (ص ٢٨٧)

« كل فرد يدرك أنه فريد . وهذه الوحدانية حقيقة » . . (ص ٢٨٩)

« إن فحص الفردية الفسيولوجية فحصا كاملاً ، وقياس أجزائها المركبة غير ميسور حتى الآن ، كما أنها لا نستطيع تحديد طبيعتها بالدقة ، وكيف يختلف كل فرد عن الآخر . بل إننا عاجزون عن اكتشاف الصفات الجوهرية لشخص بعينه ، فضلاً عن أنها أكثر عجزاً عن اكتشاف امكانياته » . . . (ص ٢٩٠)

« وحقيقة الأمر أن السيكولوجيا لم تصبح بعد على . لأن الفردية وإمكانياتها ليست قابلة للقياس حتى الآن » . . . (ص ٢٩١)

■ ■ \*

هذه الحقائق الأساسية الثلاثة : حقيقة أن الإنسان كائن فذ في هذا الكون . وحقيقة أن الإنسان كائن معقد شديد التعقيد . وحقيقة أن الإنسان يشتمل على عوالم متفردة عددها عدد أفراده .

هذه الحقائق تقتضي منهجاً للحياة الإنسانية يرعنى تلك الاعتبارات كلها . ويرعنى تفرد « الإنسان » في طبيعته وتركيبه . وتفرده في وظيفته وغاية وجوده ، وتفرده في مآلاته ومصيره . كما يرعنى تعقد الشديد وتنوع أوجه نشاطه وتعقد الارتباطات بينها . ثم يرعنى « فريته » هذه مع حياته « الجماعية » . وبعد هذا كله يضمن له أن يزاول وجوه نشاطه كلها ، وفق طاقاته كلها .

بحيث لا يسحق ولا يكبت ، كما لا يسرف ولا يفطر . وبحيث لا يدع طاقة تطغى على طاقة ، ولا وظيفة تطغى على وظيفة .. ثم - في النهاية - يسمع لكل فرد بمعزولة فرديته الأصلية مع كونه عضواً في جماعة ..  
ولكن - نظراً لجهالتنا بالإنسان - فإن مناهج الحياة التي اتخذها البشر لأنفسهم لم تستطع - وهذا طبيعي - مراعاة هذه الاعتبارات المتشعبه المتشابكة المتفاوتة المتناسقة ..

والمنهج الوحيد الذي راعى هذه الاعتبارات كلها كان هو المنهج الذي وضعه للإنسان خالقه ، العليم بتكوينه وفطرته ، الخبر بطاقاته ووظائفه ، القادر على أن يضع له المنهج الذي يحقق غاية وجوده ويحقق التوازن في أوجه نشاطه ، ويحقق فرديته وجماعته كذلك ..

وما من شك أن الأمر من الدقة والخطورة والتشابك والتعقد بحيث يحتاج إلى علم إله ، وحكمة إله ، وأنه - من ثم - لا يصنعه إلا الله <sup>(١)</sup> ..

فلننظر الآن نظرة سريعة إلى تقلب نظرة الإنسان لنفسه ، وتباطه كذلك بنفسه ، حين استقل بأمر نفسه بعيداً عن هدى الله ، واتبع هواه ..

\* ■ \*

في الأساطير الإغريقية كان « الإنسان » نذراً للألهة . ينazuها السلطة والمعرفة ، وإن كانت هي تبطن به وتقسو عليه . ولكنه هو لا يستسلم ولا يذعن . وحتى في حالة انتصارها عليه ، فإنه يستبقى في نفسه السخط والإنكار والإصرار !

---

(١) عالجت هذا الموضوع بتوسيع في فصل « حقيقة الإنسان » في كتاب : « خصائص التصور الإسلامي ومقوماته » وفصل « نظام إنساني » في كتاب « نحو مجتمع إسلامي ».

فلما جاء العهد الروماني - ونبأ به باعتباره الأساس الحقيقي للحضارة الأوروبية القائمة - بدت ظل الألة ، ويقى الإنسان يعبد ذاته وشهواته . وهو على كل حال لم يكن يسمع للألة بالتدخل في تصريف حياته الأرضية . وإن كان يسمع لها بالتكهن على ألسنه الكهان ، ويستبقيها كعرف اجتماعي لا ضرر منه ، ويستمتع بمعاهج الاحتفالات بمواسمهما في طلاقة من كل قيد . على طريقة الرومان في المتع .

ولما سيطرت النصرانية - كما تصورتها الكنيسة - على الدولة الرومانية ، وُسُم الإنسان بالخطيئة ، ونكس رأسه بالذل . وبدا ذلك في التهليل التي أنشئت في ظل هذه النظرة إلى الإنسان ، كما بدا في سواها من وسائل التعبير .

ومع أن النظرة النصرانية إلى الإنسان تحمل تكرييم الله لهذا الجنس ، إلا أن خطيئة آدم - كما تصورها الكنيسة - قد دمغت الجنس كله بالإثم . حتى جاء المخلص « ابن الإنسان » « المسيح » « الرب » « الابن » . . . إلى آخره . . فكفر عن هذه الخطيئة . ولكن هذا لم يرفع جبين الإنسان ، فقد كان عليه أن يكفر بالذل والهوان والتقشف والعذاب طوال حياته ، لكي يلحق بالمخلص ، ويتحدى فيه ، وينال الغفران .

وكذلك اعتبرت ميوله الفطرية رجساً ودنساً ، وعلاقاته الجنسية قذراً ووسخاً ، وشعوره بذاته إنها خطيئة . . وكان من وراء هذه النظرة ما ستفصله بعد قليل من الرهبة ، ورد الفعل للرهبة في أوروبا التي لم تستقر على حال .

ولما وقع رد الفعل ، وثارت أوروبا على الكنيسة ، وعلى التصورات الجنسية ، وعلى المفهومات الدينية كلها بالإجمال ، جدت مع الثورة نظرة جديدة للإنسان . وبالذات إلى « العقل » في الإنسان .

« لقد جعل هذا « العقل إنما في « عصر التنوير » في منتصف القرن الثامن

عشر الميلادي ، فهذا العالم الخارجي إنما هو من خلق العقل وصنعه . وللعقل حق السيطرة على كل جوانب الحياة ، والقطع فيها برأيه الذي يراه . والإنسان - من ثم - حر في العمل حرية تامة ، لا يشوبها تحديد من غير الإنسان نفسه . . وبهذا انتهى عصر تدخل الدين في الحياة .

ثم انتهى عصر التنوير بانتهاء القرن الثامن عشر . وابتدأ القرن التاسع عشر بضربة قاصمة لهذا العقل وللإنسان معه . إذ جاءت « الفلسفة الوضعية» تعلن أن المادة هي الإله ! فهي التي تنشئ هذا العقل ، وهي التي تطبع في حس الإنسان ما تراه !

بذلك تضاءل العقل ، وتضاءل معه «الإنسان» . لم يعد هذا الإنسان إلى نفسه ، ولا إله شئ من الأشياء ، إنما أصبح من مخلوق «الطبيعة» ومن عبيد هذا «الإله» !

ثم جاء «داروين» بحيوانية الإنسان . حيث نشر كتابه : «أصل الأنواع» في سنة ١٨٥٩ ، وكتابه «أصل الإنسان» في سنة ١٨٧١ .

وفقد الإنسان كل ما كان التصور الديني قد أسبقه عليه من تكريم وتفرد وخصوصية . كما فقد كل ما كانت الفلسفة قد خلعته عليه في عصر التنوير من إيجابية واستقلال وسيطرة . وعاد حيوانا - ككل حيوان آخر - ولو أنه له السيطرة اليوم ، فإن هذه السيطرة قد تؤول إلى قط أو فأر في يوم من الأيام . كما يحكي جولييان هكسلي !

ثم تمت الضربة القاضية على يد «فرويد» من جانب ، و«كارل ماركس» من الجانب الآخر .. الأول يرد دوافع الإنسان كلها إلى الميل الجنسي ، ويعصره غارقا في وحل الجنس إلى الأذقان .. والثاني يرد تطورات التاريخ كلها إلى لاقتصاد ، ويعصور الإنسان مخلوقا ضئيلا سلبيا ،

لا حول له ولا قوة أمام إله الاقتصاد . بل إله أداة الإنتاج !

\* \* \*

وكذلك جاء التخييط في النظرة إلى سلوك الإنسان تجاه ميوله الفطرية ، واستعداداته وطاقاته ، وتجاه الأخلاق المرضية من المجتمع ، والتي تطبع سلوك الأفراد في شتى المجتمعات .

لقد ظلت أوروبا تتراوح بين الإفراط والتغريب . بين الكبت والتهور . بين سحق الميول الفطرية والطاقات الطبيعية في الإنسان أو إطلاقها بغير عنان . . ولم تلتزم جادة الاعتدال أبداً في تاريخها الطويل . ولم يقع التوازن في تصوراتها ولا في حياتها تبعاً لذلك في وقت من الأوقات . .

ونبدأ بمحلاحة واقع أوروبا - في هذا الجانب - منذ أيام الدولة الرومانية . . يصور « درابر » الأمريكي في كتابه « الدين والعلم » حالة الدولة الرومانية قبيل دخولها في النصرانية هذه الصورة البارعة :

« ولما بلغت الدولة الرومانية في القوة الحربية والنفوذ السياسي أوجها ، ووصلت في الحضارة إلى أقصى الدرجات ، هبطت في فساد الأخلاق ، وفي الانحطاط في الدين والتهذيب إلى أسفل الدرجات . بطر الرومان معيشتهم ، وأخلدوا إلى الأرض ، واستهتروا استهتاراً . وكان مبادئهم أن الحياة إنما هي فرصة للتمتع ، يتغفل فيها الإنسان من نعيم إلى ترف ، ومن هو إلى لذة . ولم يكن زهدهم وصومهم في بعض الأحيان ، إلا ليغاث على شهوة الطعام . ولم يكن اعتدالهم إلا ليطول به عمر اللذة . كانت موائدهم تزهو بأواني الذهب والفضة مرصعة بالجواهر ، ويحتف بهم خدام في ملابس جميلة خلابة ، وغادات رومية حسان ، وغوان كاسيات عاريات ، غير متغففات ، تدل

دلاًلاً . . . ويذهو في نعيمهم حمامات باذخة ومبادرات للهـ واسعة ، ومصارع يتصارع فيها الأبطال مع الأبطال أو مع السباع ، ولا يزالون يصارعون حتى يخـر الواحد منهم صريـعاً يتشـحـط في دمه . وقد أدرك هؤـلـاء الفـاتـحـونـ الـذـينـ دـوـخـواـ الـعـالـمـ ،ـ أـنـ إـنـ كـانـ هـنـاكـ شـيـءـ يـسـتـحـقـ الـعـبـادـةـ فـهـوـ الـقـوـةـ .ـ لـأـنـهـ بـهـ يـقـدـرـ الـإـنـسـانـ عـلـىـ أـنـ يـنـالـ الـثـرـوـةـ الـتـىـ يـجـمـعـهـ أـصـحـابـهـ بـعـرـقـ الـجـبـينـ وـكـدـ الـيـمـينـ .ـ وـإـذـاـ غـلـبـ الـإـنـسـانـ فـيـ سـاحـةـ الـقـتـالـ بـقـوـةـ سـاعـدـهـ ،ـ فـحـيـثـتـذـ يـمـكـنـ أـنـ يـصـادـرـ الـأـمـوـالـ وـالـأـمـلـاـكـ ،ـ وـيـعـيـنـ إـيـرـادـاتـ الـإـقـطـاعـ .ـ وـأـنـ رـأـسـ الـدـوـلـةـ الـرـوـمـانـيـةـ هـوـ رـمـزـ هـذـهـ الـقـوـةـ الـقـاهـرـةـ ،ـ فـكـانـ نـظـامـ رـوـمـاـ الـمـدـنـىـ يـشـفـ عـنـ أـبـهـ الـمـلـكـ .ـ وـلـكـنـهـ كـانـ طـلـاءـ خـدـاعـاـ ،ـ كـالـذـىـ نـرـاهـ فـيـ حـضـارـةـ الـيـونـانـ فـيـ عـهـدـ اـنـحـطـاطـهـاـ»<sup>(1)</sup> .ـ

ويصف الأستاذ أبو الأعلى المودودي حالة المجتمع الروماني في هذه الفترة يقول :

« ولما تراخت عـرـىـ الـأـخـلـاقـ وـصـيـانـةـ الـأـدـابـ فـيـ الـمـجـتمـعـ الـرـوـمـانـيـ إـلـىـ هـذـاـ الـخـدـ ،ـ اـنـدـفـعـ تـيـارـ مـنـ الـعـرـىـ وـالـفـوـاحـشـ وـجـمـوحـ الـشـهـوـاتـ .ـ فـأـصـبـحـتـ الـمـسـارـحـ مـظـاهـرـ لـلـخـلـاعـةـ وـالـتـبـرـجـ الـمـقـوـتـ وـالـعـرـىـ الـمـشـينـ .ـ وـزـينـتـ الـبـيـوتـ بـصـورـ وـرـسـومـ كـلـهاـ دـعـوـةـ سـافـرـةـ إـلـىـ الـفـجـورـ وـالـدـعـارـةـ وـالـفـحـشـاءـ .ـ وـمـنـ جـرـاءـ ذـلـكـ رـاجـتـ مـهـنـةـ الـمـوـسـاـتـ وـالـدـاعـرـاتـ .ـ وـانـجـذـبـتـ إـلـيـهـاـ نـسـاءـ الـبـيـوتـ .ـ وـتـمـادـيـ الـأـمـرـ فـذـلـكـ إـلـىـ أـنـ اـضـطـرـ الـقـوـمـ إـلـىـ وـضـعـ قـانـونـ خـاصـ فـيـ عـهـدـ الـقـيـصـرـ «ـ تـانـىـ بـيـرسـ»ـ (ـ ١٤ـ ـ ٣٧ـ مـ)ـ لـنـعـ نـسـاءـ الـبـيـوتـ مـهـنـةـ الـمـوـسـاـتـ

(١) نـقـلاـ عـنـ كـاتـبـ «ـ مـاـذـاـ خـسـرـ الـعـالـمـ بـاـنـحـطـاطـ الـمـسـلـمـينـ»ـ لـلـسـيـدـ أـبـيـ الـحـسـنـ الـحـسـنـيـ النـدـوـيـ صـ ١٣٩ـ ،ـ ١٤٠ـ ،ـ مـنـ الـطـبـعـةـ الثـانـيـةـ .ـ

وصناعتهن النافقة . ونالت مسرحية « فلورا Flora » حظوة عظيمة لدى الروم ، لكونها تحتوى على سباق النساء العاريات . وكذلك انتشر استحمام الرجال والنساء في مكان واحد بمرأى من الناس ومشهد .. أما سرد المقالات الخليعة ، والقصص الماجنة العارية فكان شغلاً مرضياً مقبولاً لا يترجح منه أحد ، بل الأدب الذي كان يتلقاه الناس بالقبول والرضى هو الذي يعبر عنه اليوم بالأدب المكشوف . وهو الذي يتبيّن فيه أحوال الحب والعناق والتقبيل سافره ، غير مقنعة بحجب من المجاز والكتابات <sup>(١)</sup> .

ثم حدث أن استطاعت النصرانية - كما شكلها بولس - أن تمسك بزمام الدولة الرومانية ، وأن تولى الإمبراطور قسطنطين في سنة ٣٠٥ ميلادية ، وأن تصبح لها الكلمة العليا في الإمبراطورية الرومانية المترامية الأطراف .. فما الذي حدث ؟

حدث ما يصوّره درابر بقوله :

« دخلت الوثنية والشرك في النصرانية بتأثير المنافقين الذين تقلدوا وظائف خطيرة ، ومناصب عالية في الدولة الرومانية بتظاهرهم بالنصرانية ، ولم يكونوا يحفلون بأمر الدين ، ولم يخلصوا له يوماً من الأيام . وكذلك كان قسطنطين . فقد قضى عمره في الظلم والفجور ، ولم يتقيّد بأوامر الكنيسة الدينية إلا قليلاً في آخر عمره (٣٣٧م) .

« إن الجماعة النصرانية .. وإن كانت قد بلغت من القوة بحيث ولّت قسطنطين الملك ، ولكنها لم تتمكن من أن تقطع دابر الوثنية وتقتلع

---

(٢) كتاب « الحجاب » للسيد « أبو الأعلى المودودي » الترجمة العربية للاستاذ محمد كاظم السباق ص ٢٣ ، ٢٤ .

جرثومتها . وكان نتيجة كفاحها أن اختلطت مبادئها ، ونشأ من ذلك دين جديد تجل فيه النصرانية والوثنية سواء سواء . . هنالك يختلف الإسلام عن النصرانية إذ قضى الإسلام على منافسه (الوثنية) قضاء باتاً ونشر عقائده بغير غيش .

وإن هذا الإمبراطور الذي كان عبداً للدنيا ، والذى لم تكن عقائده الدينية تساوى عنده شيئاً ، رأى مصلحته الشخصية ولمصلحة الخزین المتنافسين - النصراني والوثني - أن يوحدهما ، ويؤلف بينهما حتى إن النصارى الراسخين أيضاً لم ينكروا عليه هذه الخطة . ولعلهم كانوا يعتقدون أن الديانة الجديدة ستزدهر إذا طعمت ولقحت بالعقائد الوثنية القديمة . وسيخلص الدين النصراني عاقبة الأمر من أدناس الوثنية وأرجاسها <sup>(١)</sup> .

ولم تستطع هذه النصرانية الملقة بالوثنية أن تتنزع الرومان من الحياة البهيمية الداعرة التي كانوا يزاولونها في وثنיהם . . عندئذ عمدت إلى الطرف المقابل . . الرهبانية . . الرهبانية التي تكتب الميل الفطرية والطاقات الطبيعية ، والوظيفة الأساسية للإنسان في الأرض . . التعمير والخلافة . . ثم لا تفلح طبعاً في قتل هذه القوى الضخمة العميقة الجذور في الكينونة البشرية . ولكنها تفلح فقط في إحالة الحياة إلى شد وجذب بين الدوافع والكوابح ، وإلى صراع أليم في داخل الكيان البشري ، وإلى دمار رهيب في الحياة الاجتماعية والعمانية . .

ويصف ليكى في كتابه « تاريخ أخلاق أوروبا » ما وصلت إليه الرهبانية يقول :

---

(١) عن كتاب « ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين » ص ١٤٠ ، ١٤١ .

■ زاد عدد الرهبان زيادة عظيمة ، وعظم شأنهم ، واستفحَل أمرهم ، واسترعوا الأنطرار ، وشغلوا الناس ، ولا يمكن الآن إحصاؤهم بالدقة ، ولكن مما يلقى الضوء على كثريهم ، وانتشار الحركة الرهبانية ما روى المؤرخون أنه كان يجتمع أيام عيد الفصح خمسون ألفاً من الرهبان ، وفي القرن الرابع المسيحي كان راهب واحد يشرف على خمسة آلاف راهب ، وكان الراهب «سرابين» يرأس عشرة آلاف ، وقد بلغ عددهم في نهاية القرن الرابع عدد أهل مصر» ..

وأفاض «ليكى» وغيره في وصف حالة الرهبان ، وبشاشة بعدها عن الفطرة الإنسانية ، والإيجابية الإنسانية ، والغلو في الهرب من طيبات الحياة ، ومكافحة نشاط الفطرة ، مما نكتفى فيه بتلخيص جيد واف للأستاذ أبي الحسن التندوى في كتابه «ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين» تحت عنوان «عجائب الرهبان» جاء فيه :

«ظل تعذيب الجسم مثلاً كاملاً في الدين والأخلاق إلى قرنين ، وروى المؤرخون من ذلك عجائب . فحدثوا عن الراهب ما كاريوس (Macarius) أنه نام ستة أشهر في مستنقع ، ليقرص جسمه العارى ذباب سام ، وكان يحمل دائماً نحو قنطار من حديد . وكان صاحبه الراهب «يوسيبيوس» (Eusebius) يحمل نحو قنطرين من الحديد ، وقد أقام ثلاثة أعوام في بئر نزح . وقد عبد الراهب يوحنا (St. John) ثلاث سنين قائماً على رجل واحدة ، ولم ينم ولم يقعد طوال هذه المدة ، فإذا تعب جداً أستد ظهره إلى الصخرة . وكان بعض الرهبان لا يكتسون دائماً ، وإنما يتسترون بشعيرهم الطويل ، ويمشون على أيديهم وأرجلهم كالأنعام ، وكان أكثرهم يسكنون في مغارات السباع والأبار النازحة ، والمقابر ، وياكل كثير منهم الكلأ والخشيش . وكانوا

يعدون طهارة الجسم منافية لنقاء الروح ، ويتأثرون من غسيل الأعضاء . وأزهد الناس عندهم واتقاهم أبعدهم عن الطهارة ، وأوغلهم في النجاسات والدنس ، ويقول الراهب ( أتيينس ) : إن الراهب ( أنتوني ) لم يقترف إثم غسل الرجلين طول عمره . وكان الراهب ( أبراهام ) لم يمس وجهه ولا رجله الماء خمسين سنة . وقد قال الراهب الإسكندرى بعد زمن متلهفاً : وأسفاه لقد كنا في زمن نعد غسل الوجه حراماً ، فإذا بنا الآن ندخل الحرامات . وكان الرهبان يتجلولون في البلاد وينتطفون الأطفال ، ويهربون إلى الصحراء والأديار ، ويترعون الصبية من حجور أمهاهم ، ويربونهم تربية رهبانية ، والحكومة لا تملك من الأمر شيئاً ، والجمهور والدهماء يزدونهم ، ويجدون الذين يهجرون آباءهم وأمهاتهم ويختارون الرهبانية ويهتفون باسمهم . وعرف كبار من الرهبان ومشاهير التاريخ النصرانى بالمهارة في التهريب ، حتى روى أن الأمهات كن يسترن أولادهن في البيوت ، إذا رأين الراهب أمبروز ( Ambrose ) وأصبح الآباء والأولياء لا يملكون من أولادهم شيئاً ، وانتقل نفوذهم وولايتهم إلى الرهبان والقسوس .

وكان نتيجة هذه الرهبانية أن خلال القوة والمرءة التي كانت تعد فضائل ، عادت فاستحالت عيوبًا ورذائل . وزهد الناس في البشاشة وخفة الروح ، والصراحة ، والسماحة ، والشجاعة والجرأة ، وهجروها . وكان من أهم نتائجها أن تزلزلت دعائم الحياة المترتبة ، وعم الكنود والقسوة على الأقارب . فكان الرهبان الذين تفيفن قلوبهم حناناً ورحمة ، وعيونهم من الدمع ، تقسو قلوبهم وتجمد عيونهم على الآباء والأمهات والأولاد . فيختلفون الأمهات نكال ، والأزواج أيام ، والأولاد يتامى ، عالة يتکففون الناس ، ويتجهون قاصدين الصحراء ، همهم الوحيد أن ينقذوا أنفسهم في الآخرة ، لا

بيالون ماتوا أو عاشوا . وحکى (ليکى) من ذلك حکایات تدمع العین وتحزن القلب .

« وكانوا يفرون من ظل النساء ، ويتأثرون من قربهن والمجتمع بهن ، وكانوا يعتقدون أن مصادفتهن في الطريق والتحدث إليهن - ولو كنا أمهات أو أزواجاً أو شقيقات - تحبط أعمالهم وجهودهم الروحية . وروى (ليکى) من هذه المضحكات المبكيات شيئاً كثيراً »<sup>(١)</sup> .

فماذا كانت ثمرة هذا الغلو في مجافاة الفطرة ، ومحاولة سحق الميل والاستعدادات القطرية العميقه في الكينونة الإنسانية ؟

إنها لم تكن انتصاراً لهذا الانحراف العاتى ، فهذا مستحيل والفطرة أغلب . ولم تكن اعتدالاً وتوازناً في جموح المادية الشهوانية الرومانية . وإنما كانت خليطاً من هذا وذاك . يفسد الحياة كلها إفساداً .

كانت هذه الصورة التي يرسمها (ليکى) في كتاب : « تاريخ الأخلاق في أوروبا » .

إن التبذل والإسفاف قد بلغا غايتها في أخلاق الناس واجتماعهم ، وكانت الدعارة والفجور والآخلاق إلى الترف ، والتساقط على الشهوات ، والتملق في مجالس الملوك وأندية الأغنياء والأمراء ، والمسابقة في زخارف اللباس والخليل والزينة . . في حدتها وشدتها . . كانت الدنيا في ذلك الحين تأرجم بين الرهبانية القصوى ، والفجور الأقصى . وإن المدن التي ظهر فيها أكبر الزهاد كانت أسبق المدن في الخلاعة والفجور ، وقد اجتمع في هذا العصر الفجور والوهم اللذان هما عدوان لشرف الإنسان وكرامته وقد ضعف رأى

---

(١) ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين ص ١٤٢ - ١٤٣

الجمهور حتى أصبح الناس لا يختلفون بسوء الأحداث والفضيحة بين الناس . وكان الضمير الإنساني ربها يخاف الدين ووعيده ، ولكنه أمن واطمأن لاعتقاده أن الأدبية وغيرها تكفر عن جميع أعمال الإنسان . . لقد نفقت سوق المكر والخداع والكذب ، حتى فاق هذا العصر في ذلك « عصر القياصرة ». ولكن الظلم والاعتداء والقسوة والخلاعة كانت تؤدي إلى انحطاط في حرية الفكر والحماسة القومية » .

\* \* \*

ثم كانت الطامة الكبرى ، يوم وقفت الكنيسة بما تبنته من آراء « علمية » خاطئة وخرافات وأساطير شائعة ، واعتبرته جزءاً من الدين والعقيدة . . يوم وقفت بهذا الغباء في وجه المنهج العلمي التجريبي الذي تسرب من الجامعات الإسلامية إلى التلامذة الأوروبيين ، في وجه النتائج « العلمية » الحقيقة التي أخذ هذا المنهج والتلامذة الأوروبيون العلماً يصلون إليها . . وحرقت العلماً ، وطاردهم وأنكرت مناهجهم ونتائج تجاربهم جميعاً .

كانت هذه هي الطامة الكبرى . إذ جمع العلماً - ثم الجماهير - جموداً مصادداً لجموح الكنيسة ، لا يقف عند حد الاعتدال أبداً . . . وتلا ذلك النظريات والمذاهب التي أشرنا إليها ، جامحة في تلويث الإنسان وتحقيقه ، ومن ثم إباحة كل خسارات الشهوات الجامحة له ، بدون حدود ولا قيود .

وطلت الموجة العاتية في مدها حتى اللحظة الحاضرة . وانساحت من أوروبا إلى ولادتها أمريكا ، ثم انساحت منها إلى جنبات الأرض ، وما تزال ماضية في طريقها . عاصفة مدمرة . تنفع فيها أبواب الصحافة والسينما والمسرح والأدب والتصوير والنحت . . وسائل الفنون ، وسائل أجهزة الإعلام

والتوجيه . . ومن ورائها جميعاً «بروتوكولات صهيون» التي تنص على أن هذا كلّه هدف أصيل للصهيونية العالمية ، لتدمير العالم - غير اليهودي - وإصابته بالانحلال ، ليسهل بذلك إخضاعه لحكم صهيون !

وما تزال البشرية تهوى إلى هاوية الدمار الأكيد . وعجلة الحياة جامحة بجنونة . تلهبها سياط الأجهزة المتعددة . حتى يأذن الله ، فتسلّم القيادة يد غير تلك اليد الرعناء المجنونة الشاردة المحمومة .

## المراة وعلاقات الجنسين

إن التخبط في النظر إلى المرأة وإلى علاقات الجنسين ، والأرجحة العنيفة بين الغلو والتفريط والتقلب من طرف ، والشد والجذب الذي لا يستقر على طريق وسط ، ولا يتستق مع فطرة ولا خلق . . إن هذا كلّه لا يقل عن نظيره في النّظرة إلى الإنسان وفطرته واستعداداته .

ولا يقل أثر الاضطراب والتخبط في النّظرة إلى المرأة وإلى علاقات الجنسين في حياة المجتمع الإنساني ، عن أثر التخبط والاضطراب في النّظرة إلى الإنسان وفطرته واستعداداته ، فكلاهما ينبع من معين واحد : هو الجهل بحقيقة هذا الكائن ب نوعيه ، ومن الهوى كذلك والضعف ، ثم الانقطاع - مع هذا الجهل والهوى والضعف - عن منهج الله وهداه .

وللإدراك أهمية هذه المسألة - مسألة التخبط في النظر إلى المرأة وإلى علاقات الجنسين - لابد لنا هنا من استصحاب جميع المقدمات التي صدرنا بها الحديث عن «الإنسان وفطرته واستعداداته» . . فهى بنصها هناك تنطبق على الموضوع هنا . فلابد أن تكون على ذكر منها ، وأن نعيد مراجعتها في

الصفحات السابقة ، قبل المضي في موضوع المرأة<sup>(١)</sup> .

ثم نضيف إلى تلك المقدمات أن الحياة البشرية يستحيل أن تستقيم وتعتدل وتطمئن ، إذا كانت علاقة الجنسين غير مستقرة ، وإذا كانت تتأرجح - تبعاً للنظرة إلى المرأة - من أقصى اليمين إلى أقصى اليسار ، أو إذا كانت تستند إلى الجهل والضعف والهوى .

إن هذه العلاقة هي التي يقوم عليها بناء العمران - هي وقاعدة النظام الاقتصادي وتوزيع الثروات - كما يقوم عليها بناء الأخلاق الإنسانية في مجالات واسعة متشابكة . . . والنظرة إلى هذه العلاقة ، وإلى العلاقات الاقتصادية كذلك ، فرع عن النظرة إلى « الإنسان » التي أفضنا فيها بها تسمع به حدود هذا البحث المجمل في الصفحات السابقة . . . ولكنها تحتاج إلى مزيد من الإيضاح خاص بها لضخامة أهميتها .

لقد عنى الإسلام - منهج الله للحياة الإنسانية - بتصحيح النظرة إلى المرأة ، وبيان إقامة العلاقة بين الجنسين على أساس من حقائق الفطرة ، وبيان توضيح هذه العلاقة في كل فرع من فروعها النفسية والعملية ، بحيث لا تضطرب ولا تتأرجح ، ولا يكتنفها الغموض في زاوية من زواياها . .

عنى - أولاً - ببيان وحدة الزوجين وتساويهما ( من الناحية الإنسانية ) ليقضي على جميع النظريات الخاطئة التي كانت تزعم أن المرأة جنس منحط بذاته عن جنس الرجل . .

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبِّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِّنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ ، وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا ، وَبَثَ مِنْهَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً . . . ﴾ ( النساء : ١ )

---

(١) من ص ٣٧ إلى ص ٥٠ .

وعنى - ثانياً - ببيان وحدة الزوجين وتساويهما (من ناحية علاقتهما بربهما وجزائهما عنده) :

«فاستجاب لهم ربهم أني لا أضيع عمل عامل منكم من ذكر أو أنثى  
بعضكم من بعض . . .» (آل عمران: ١٩٥)

«إن المسلمين والملائكة ، والمؤمنين والمؤمنات ، والقانتين والقانتات ،  
والصادقين والصادقات ، والصابرين والصابرات ، والخاشعين والخاشعات ،  
والصادقين والصادقات ، والصادقين والصادقات ، والحافظين فروجهم  
والحافظات ، والذاكرين الله كثيراً والذاكرات أعد الله لهم مغفرة وأجرًا  
عظيمًا»... (الأحزاب: ٣٥)

وعنى - ثالثاً - ببيان نوع الصلة بين شقى النفس الواحدة ، وأهداف هذه الصلة المتنوعة ، سواء ما يختص منها بالزوجين ، وما يختص منها بالمجتمع الإنساني كله ..

«هن لباس لكم وأنتم لباس هن» . . . (البقرة: ١٨٧)

«نَسَأُكُمْ حَرثًا لَكُمْ فَأَتُوا حَرثَكُمْ أُنِي شَتَّمْ» ... (البقرة: ٢٢٣)

وعنى - رابعاً - بتنظيم الصلة بين الجنسين في كل أحواها وأطوارها ، وما

يشتركان فيه ، وما ينفرد به كل منها - وفقاً لتكوينه الفطري ووظيفته في المجتمع الإنساني القائم عليه كليهما . . .

«أ» فيّن حقّها معاً - في أصل الملكية والكسب والميراث - مع خصوصية كل منها في بعض الفروع . وذلك للقضاء على جميع النظريات والأنظمة الخاطئة التي كانت تحرم المرأة حقّها هذا :

«للرجال نصيب مما اكتسبوا وللنساء نصيب مما اكتسبن» . . .

(النساء : ٣٢)

«للرجال نصيب مما ترك الوالدان والأقربون وللنساء نصيب مما ترك الوالدان والأقربون مما قل منه أو كثُر ، نصبياً مفروضاً» . . .

(النساء : ٧)

«يوصيكم الله في أولادكم للذكر مثل حظ الأنثيين» . . .

(النساء : ١١)

«ولأبويه لكل واحد منها السادس مما ترك - إن كان له ولد - فإن لم يكن له ولد ، وورثه أبواه فلأمه الثالث ، فإن كان له إخوة فلأمه السادس» . . .

(النساء : ١١)

« وإن كان رجل يورث كلالة أو امرأة ، وله أخ أو اخت ، فلكل ولد واحد منها السادس» . . .

«وأتوا النساء صدقائهن نحلة . فإن طبعن لكم عن شيء منه نفسها فكلوه هنيناً مريئناً» . . .

«ب» وبين نظام قيام الأسرة ، ونظام التعامل بينها في الأسرة ، وحقوق كل منها على الآخر ، وحقوق الأطفال الناشئين ثمرة التقائهم كذلك . فالعلاقة تبدأ زواجاً بمهر .

«وأحل لكم - ما وراء ذلكم <sup>(١)</sup> - أن تبتغوا بأموالكم محسنين غير مسافحين ، فما استمتعتم به منهن فاتوهن أجورهن فريضة ولا جناح عليكم فيما تراضيتم به من بعد الفريضة . إن الله كان عليّاً حكيمًا» . . .

(النساء : ٢٣)

(١) أي فيها عدا المحرمات المذكورات في آيات سابقة .

والمرأة لا تورث كالمتاع ولا تمنع من الزواج بعد وفاة زوجها لتفتدى نفسها من أهل الزوج - ولا تمسك بعد الطلاق ضراراً حتى تفتدى نفسها من الزوج - كما كان الحال في الجاهلية :

« يا أيها الذين آمنوا لا يحل لكم أن ترثوا النساء كرها ، ولا تعصلوهن لتهبوا ببعض ما آتتكموهن - إلا أن يأتين بفاحشة مبينة - وعاشروهن بالمعروف . فإن كرهتموهن فعسى أن تكرهوا شيئاً و يجعل الله فيه خيراً كثيراً . وإن أردتم استبدال زوج مكان زوج ، وآتتكم إحداهم قنطراراً فلا تأخذوا منه شيئاً أتأخذونه بهتاناً وإثناً مبيناً ! ١٩ - ٢٠ » ( النساء )

وللرجل القوامة في البيت وعليه الإنفاق . وله مزاولة حقوق القوامة في المحافظة على كيان الأسرة من التفكك في مهب التزوات العارضة ، والمحافظة على العش الذي تتعلق به حقوق الأطفال ، وحقوق المجتمع البشري الذي يعتمد على مؤسسات الأسرة في نموه الاجتماعي ورقيه ..

« الرجال قوامون على النساء ، بما فضل الله بعضهم على بعض وبما أنفقوا من أموالهم . فالصالحات قانتات حافظات للغيب بما حفظ الله . واللاتي تخافون نشوزهن ، فعظوهن ، واهجروهن في المضاجع ، واضربوهن ، فإن أطعنكم فلا تبغوا عليهم سبيلاً . إن الله كان علياً كبيراً » . . . ( النساء : ٣٤ )

فاما حين يخشى على مؤسسة الأسرة التصدع والانهيار فهناك إجراءات أخرى :

« وإن خفتم شقاق بينها فابعثوا حكماً من أهلها وحكماً من أهلها . إن يريدوا إصلاحاً يوفق الله بينها ، إن الله عليماً خيراً » . . . ( النساء : ٣٥ )

وحين لا تجدى هذه المحاولة فهناك الطلاق إذن ليبحث كل منها عن شريك يقيم معه مؤسسة الأسرة على أساس أقوى : « وإن يتفرقا يغرن الله كلا من سعته ، وكان الله واسعا حكيمها » . . . ( النساء : ١٣٠ )

والطلاق شروطه وعدد مراته ونظام المراجعة فيه ونظام النفقة . . كل شيء مبين بوضوح . وليس هنا مكان تفصيله . وللأطفال حقوقهم عند تفرق الوالدين :

« والوالدات يرضعن أولادهن حولين كاملين - من أراد أن يتم الرضاعة - وعلى المولود له رزقهن وكسوتهن بالمعروف . لا تتكلف نفس إلا وسعها . لا تضيّع والدة بولدها ، ولا مولود له بولده . وعلى الوارث مثل ذلك . فإن أرادا فصلاً <sup>(١)</sup> عن تراضيّهما وتشاور فلا جناح عليهما . و إن أردتم أن تسترضعوا أولادكم فلا جناح عليكم - إذا سلمتم ما آتتكم بالمعروف - واتقوا الله ، واعلموا أن الله بما تعملون بصير . . . » ( البقرة : ٢٣٣ )

\* \* \*

ولا نستطيع أن نمضي أكثر من هذا في تفصيل النظرة إلى المرأة وإلى علاقات الجنسين في المنهاج الإلهي . فقد أفردنا له فصلاً كبيراً في كتاب « نحو مجتمع إسلامي » . فحسبنا أن نشير إلى أن هذا الأمر مبين بوضوح ودقة وتوكييد - في كل جزئية من جزئياته - وأنه كله مبني على حقائق الفطرة في تكوين الجنس الإنساني أولاً ، وفي تكوين كل من زوجيه ثانياً . وأن توزيع الاختصاصات بينهما مراعي فيه دقائق الفطرة ، التي يعلم بها بارئها ، ولا يعلم الإنسان عنها

---

(١) فصلاً : فطاماً للطفل .

إلا قليلاً . فجهاتنا بها مطبقة كجهاتنا بالإنسان كله ! ولكن الذي ينبغي توكيده - في اختصار - هو أن طبيعة نظرية الإسلام إلى الإنسان لا تسمح بأن تكون العلاقة بين الجنسين هي مجرد العلاقة الحيوانية القائمة بين أزواج الحيوان . فالإنسان مخلوق فذ في تكوينه . فذ في غاية وجوده . فذ في مآلاته ومصيره . . وهذه الخصوصية من شأنها أن تجعل لعلاقات الجنسين فيه غاية أبعد وأشمل وأكبر من غاية الالقاء الحيواني واللهة الحيوانية . غاية تتفق مع غاية وجوده كما تتفق مع طبيعة تكوينه ، التي ألمحنا إليها في الصفحات السابقة باختصار <sup>(١)</sup> .

وليس تفصيل المنهج الإلهي لعلاقة الجنسين موضوعنا هنا . إنما موضوعنا هو ذلك التخبيط الذي عانت منه البشرية في أطوارها المختلفة ، وهي تشرد عن الله ، وتت忤د لنفسها مناهج تقوم على الجهل والهوى والضعف والشهوة في أطوارها المتلاحقة ، ولا تستقر على وضع معتدل هادئ مطمئن في طور من الأطوار .

ونجتزي بالتخبطات التي تداولت المجتمع الأوروبي منذ عهد الإمبراطورية الرومانية - التي على أساس حضارتها تقوم الحياة الأوروبية المعاصرة - كما فعلنا في الكلام عن النظرة إلى الإنسان وفطرته واستعداداته .

■ \* ■

لقد تأرجحت النظرة إلى المرأة بين اعتبارها كائناً منحطًا أشبه بالأشياء منه بالأحياء ! إلى اعتبارها شيطاناً رجيناً يوسيوس بالشر والخطيئة ! إلى اعتبارها

(١) يراجع هذا الموضوع بتوسيع كاف في كتاب «الحجاب» للسيد أبي الأعلى المودودي . وكذلك في كتاب «الإنسان بين المادة والإسلام» لمحمد قطب .

سيدة المجتمع والحاكمة في أقداره وأقدار حاكميه ! إلى اعتبارها عاملة عليها أن تكافح وتشقى لتعيش . . ثم تحمل وتضع وتربي ا كما تأرجحت العلاقة بين الجنسين بين اعتبارها علاقة حيوان بحيوان . إلى اعتبارها دنساً ورجساً من عمل الشيطان . إلى اعتبارها مرة أخرى علاقة حيوان بحيوان !

أما أن المرأة شطر النفس الإنسانية ، وأنها صانعة الجنس البشري ، وأنها حارسة العرش الذي تدرج فيه الطفولة . . وأنها الأمينة على أنفس عناصر هذا الوجود . . «الإنسان» . . وأن عملها في إتقان هذا العنصر لا يعدله عملها في إتقان أي عنصر آخر أو أي جهاز . . إلى آخر هذه الاعتبارات الفطرية الإنسانية الكريمة . . فهذا ما لم يعتدل به الميزان قط ، في تلك المناهج الجاهلية .

وأما العلاقة بين الجنسين أداة لخدمة النوع البشري ، بإنشاء المحضن الآمن النظيف الوعي المتخصص ، لإنتاج صناعة البشر - وهي أثمن وأعلى صناعة في هذه الأرض - واعتبار «الواجب» - لا اللذة - هو عماد هذه العلاقة ، لتعلق المستقبل البشري كله بها ، وقيام التمدن البشري عليها . . أما هذا الاعتبار فلم يعتدل به الميزان كذلك قط في مناهج الجاهلية القديمة أو الحديثة .

وقد مضت الجاهلية الإغريقية القديمة على ذلك النمط ، ولا مجال للحديث عنها هنا خوف الإطالة .

«والذين تسنموا ذرورة المجد والرقي في العالم - بعد اليونانيين - هم الرومان . وفي هذه الأمة أيضاً نرى تلك السلسلة من الصعود والهبوط . التي قد شاهدناها في اليونان . فحينما خرج الرومان من عصر الوحشية وظلم الجهل ، وظهروا على مسرح التاريخ لأول مرة ، كان الرجل رب الأسرة في مجتمعهم ، له

حقوق الملك كاملة على أهله وأولاده . بل بلغ من سلطته في هذا الشأن ، أن كان يجوز له حتى قتل زوجه في بعض الأحيان <sup>(١)</sup> .

« ولما تحققت فيهم سورة الوحشية ، وتقادموا خطوات في سبيل المدنية والحضارة ، تخففت القسوة في تلك السلطة ، وجعلت الكففة تميل إلى الاتسواه والاعتدال شيئاً فشيئاً وإن بقى نظام الأسرة القديم ثابتاً على حاله .

« ثم أخذت نظرية الرومان في النساء تتبدل ( بعد فترة من شبه الاعتدال والتوازن ) برقيهم وتقلبهم في منازل المدنية والحضارة . وما زال هذا التبدل يطراً على أنظمتهم وقوانينهم المتعلقة بالأسرة ، وعقد الزواج والطلاق ، إلى أن انقلب الأمر ظهراً لبطن ، وانعكست الحال رأساً على عقب ، فلم يبق لعقد الزواج عندهم معنى سوى أنه عقد مدنى ( Civil Contract ) فحسب ، ينحصر بقاوه ومضييه على رضى المتعاقددين . وأصبحوا لا يهتمون ببعض العلاقات الزوجية إلا قليلاً . و منحت المرأة جميع حقوق الإرث والملك ، وجعلها القانون حرّة طليقة لا سلطان عليها للأب ولا للزوج . ولم تصبح الرومانيات مستقلات بشئون معايشهن فحسب ، بل دخل في حوزة ملوكهن وسلطانهن جزء عظيم من التراث القومي على مسيرة الأيام . فكن يقرضن أزواجهن بأسعار الربا الفاحشة ، مما يعود به أزواج المثريات من النساء عبيداً لهن في ميادين العمل والواقع ! ثم سهلوا من أمر الطلاق تسهيلآً جعله شيئاً عادياً يلتجأ إليه لأتفه الأسباب . . . فهذا « سنيكا » الفيلسوف الروماني الشهير ( ٤ ق . م - ٥٦ م ) يندب كثرة الطلاق ، ويشكو تفاقم خطبه بين بنى جلدته فيقول : « إنه لم يعد الطلاق اليوم شيئاً يندم عليه أو يستحبى منه في بلاد

---

(١) وبيع أولاده كذلك

الرومان . وقد بلغ من كثرته وذبوع أمره ، أن جعلت النساء يعددن أحصارهن بأعداد أزواجهن !

وكانَت المرأة الواحدة تتزوج رجلاً بعد آخر ، وتمضي في ذلك من غير حياء . وقد ذكر «مارشل» (٦٠ - ١٤٠ م) عن امرأة تقلبت في أحضان ثمانية أزواج في خمس سنوات . وأعجب من كل ذلك وأغرب ما ذكره القديس «جروم» (٣٤٠ - ٤٢٠ م) عن امرأة تزوجت في المرة الأخيرة الثالث والعشرين من أزواجها ، وكانت هي أيضاً الحادية والعشرين لبعدها !

ثم بدأت تتغير نظرتهم إلى العلاقات والروابط القائمة بين الرجل والمرأة من غير عقد مشروع . وقد بلغ بهم التطرف في آخر الأمر ، أن جعل كبار علماء الأخلاق منهم يعدون الزنا شيئاً عادياً .. فهذا «كاتو» (Cato) الذي أستندت إليه «الحسابية الخلقية» سنة ١٨٤ قبل الميلاد يجهر بجواز اقتراف الفحشاء في عصر الشباب . وذاك «شيشرون» (Cisro) المصلح الشهير يرى عدم تقيد الشبان بأغلال الأخلاق المثقلة ، بإطلاق العنان لهم في هذا الشأن . ولا يقتصر الأمر عليهما ، بل يأتي «أبكتيتس» (Epictetus) الذي يعد من المتصلين في باب الأخلاق من فلاسفة الرواقين (Stoics) فيقول لتلاميذه .. مرشدًا وعلمهًا .. «تجنبوا معاشرة النساء قبل الزواج - ما استطعتم - ولكنه لا ينبغي أن تلوموا أحدًا ، أو تؤنبوه ، إذا لم يتمكن من كبح جماح شهواته ..»<sup>(١)</sup>.

ثم كان من ثمرة هذه الاتجاهات ما سبق أن أثبناه<sup>(٢)</sup> ، من احلال

(١) عن كتاب (الحجاب) للأستاذ المودودي ص ٢٠ - ٢٣ .

(٢) ص ٥٤ - ٥٦ .

عرى المجتمع الرومانى . . ثم دمار هذا المجتمع . وسقوط الدولة الرومانية .

\* \* \*

ومن هذه الناحية الإباحية المطلقة والشهوانية العارمة ، واعتبار اللذة غاية التقاء الجنسين التي لا غاية وراءها . . .

ومن هذا الطرف القاصى انتقلت أوروبا - أو أرادت الكنيسة نقلها - إلى الطرف القاصى الآخر . إلى الرهبنة وإلى القرار من المرأة ، وإلى مهانتها في الوقت ذاته وازدرائها .

وقد سبق أن تحدثنا عن الرهبنة وسلطان الكنيسة فى المجتمع الأوروبي واضطرابه وتخبطه ، حتى أفلتت أوروبا منه شاردة إلى تيه الجاهلية الحديثة .

ونزيد الأمر هنا إيضاً فيما يتعلق بالنظرة إلى المرأة خاصة ، وإلى العلاقة بين الجنسين في ظل التصور الكنسى . .

« فمن نظريتهم الأولية الأساسية في هذا الشأن ، أن المرأة ينبع المعاصي ، وأصل السيئة والفحجور ، وهي للرجل باب من أبواب جهنم ، من حيث هي مصدر تحريكه وحمله على الأثام . ومنها انجدست عيون المصائب الإنسانية جماء ، فبحسبها ندامة وخجلأً أنها امرأة ! وينبغى لها أن تستحق من حسنها وجمالها ، لأنه سلاح إبليس الذي لا يوازيه سلاح من أسلحته المتنوعة ، وعليها أن تكفر ولا تنقطع عن أداء الكفارة أبداً ، لأنها هي التي قد أتت بها أنت من الرزء والشقاء للأرض وأهلها . .

« ودونك ما قاله » ترتوليان ( Tertulian ) . أحد أقطاب

المسيحية الأولى وأئمتها ، مبيناً نظرية المسيحية<sup>(١)</sup> في المرأة . . .  
 « إنها مدخل الشيطان إلى نفس الإنسان ، وإنها دافعة بالمرء إلى الشجرة الممنوعة . ناقضة لقانون الله . ومشوهة لصورة الله - أي الرجل » .  
 « وكذلك يقول « كرائى سوستام » (Chry Sostem) الذي يعد من كبار أولياء الديانة المسيحية في شأن المرأة :  
 « هي شر لا بد منه ، ووسوسة جلية ، وآفة مرغوب فيها ، وخطر على الأسرة والبيت ، ومحبوبة فتاكه ، ورزة مطل موه !  
 « أما نظريتهم الثانية في باب النساء ، فخلاصتها أن العلاقة الجنسية بين الرجل والمرأة هي نجس في نفسها يجب أن تتجنب - ولو كانت عن طريق نكاح وعقد رسمي مشروع - هذا التصور الرهيب للأخلاق الذي كانت جذوره تكاد تتأصل في أوروبا من قبل ، بتأثير الفلسفة الإشراقية (NEO - Platonism) جاءت المسيحية فزادته شدة ، وبلغت به متاهه . وذلك أن أصبحت حياة العزوبة مقاييساً لسمو الأخلاق وعلو شأنها ، كما صارت الحياة العائلية على انتحاط الأخلاق ومهانة الطياع . وجعلوا يعدون العزوبة وتجنب الزواج من أمارات التقوى والورع وذكاء الأخلاق . وأصبح من المحتم لمن يريد أن يعيش عيشة نزية إلا يتزوج أصلاً ، أو لا يعاشر امرأته معاشرة الزوج لزوجته على الأقل ! وكذلك قرروا ووضعوا القوانين في مؤتمراتهم الدينية المتعددة بأن لا يختلي رجال الكنيسة بأزواجهم . وألا يتلاقي الرجل والمرأة منهم إلا بمرأى من الناس ، أو أمام رجالين من رجالهم على الأقل . . وما آلوا جهداً في أن يشتتوا في

---

(١) الأولى أن نعبر دانها « بالنظرية الكنسية » لبعد ما بين حقيقة النصرانية ، و « التصورات الكنسية » .

قلوب الناس الشعور ب بشاعة العلاقة الزوجية وتنجسها . . . وخذ لذلك مثلاً أن كان شائعاً بينهم ، أن الزوجين اللذين اتفق لها أن يبيتا معاً ليلة عيد من الأعياد ، لا يجوز لها أن يعيدها ويشتركا مع القوم في رسومهم ومباهجهم ، كأنى بهم يرون أنها قد افترفا إثنان سلبيهما حق المشاركة في حفل ديني مقدس عندهم . . . وقد بلغ من تأثير هذا التصور الرهيبى ، أن تكدر صفو ما بين أفراد الأسرة والعائلة من الأواصر . وحتى ما بين الأم والولد منها . إذ أمسى كل قرابة وكل سبب ناتج عن عقد الزواج بعد إثنان وسبعين جسماً !

« وهاتان النظريتان ما وضعتا من مكانة المرأة وحطتا من شأنها في حقول الأخلاق والمجتمع فحسب ، بل كان من مفعولها القوى ، ونفوذها البالغ في القوانين المعينة ، أن أصبحت الحياة الزوجية مبعث حرج وضيق للرجال والنساء بجانب ، وبجانب آخر انحطت منزلة المرأة في المجتمع في كل ناحية من نواحي الحياة »<sup>(١)</sup>.

\* \* \*

ثم انفلتت أوروبا من ربقة الكنيسة وتصوراتها الكنسية ، وشردت عن الله وعن الدين كله ، ومضت في شرودها آبقة من كل ما يربطها بالله وبالدين : صحيحه وزائفه على السواء ! .

وفي خلال القرن التاسع عشر ظهر داروين وفرويد وكارل ماركس جيماً . وكانت إيحاءاتهم وتوجيهاتهم كلها منصبة على تحغير الإنسان بشتى الطرق . مرة بحيوانيته المطلقة على يد داروين . ومرة بohlه الجنسي المطلق على يد فرويد . ومرة بسلبيته وضآلته دوره تجاه المادة والعوامل الاقتصادية على يد كارل ماركس .

(١) كتاب الحجاب «اللأستاذ المردودي» ص ٢٥ - ٢٨ .

وكل هذه الابحاءات والتوجيهات كما تؤثر في النظرة إلى الإنسان ذاته ، تؤثر كذلك في النظرة إلى المرأة وإلى العلاقات بين الجنسين بصفة خاصة . وتحطم كل قوائم الأخلاق . وتطلق الجنسين حيوانين يتلمسان الشهوة واللذة لذاتها . . حتى الهدف الحيواني من حفظ النوع بالنسل لم يعد الناس في أوروبا وأمريكا ينظرون إليه إلا على أنه قد يحد من حرية الاختلاط الجنسي ، ويحمل الذكر والأنثى تبعات لا يريدان أن يتحملاها ! فأصبح همها معًا هو التخلص من آثار اللذة بعد الالقاء الجنسي ، بمنع الحمل ، أو بالإجهاض أو بواد الوليد . (وستتحدث عن هذا بشيء من التفصيل في فصل تال) . .

المهم هنا أن نقرر جمود النظرة إلى المرأة ، بعد انفلات أوروبا من نير الكنيسة والتصورات الكنيسية ، وشروعها - إبان هذا - عن الله وعن منهجه في الحياة ، والفصل بين اللذة الجنسية في علاقات الجنسين وأهدافها الإنسانية - ثم أهدافها الحيوانية أيضًا !

« قالت لي إحدى الفتيات الأميركيات في معهد المعلمين ( جريل كولورادو) في أثناء مناقشة عن الحياة الاجتماعية في أمريكا : « إن مسألة العلاقات الجنسية مسألة بيولوجية بحتة ، وأنتم - الشرقيون - تعقدون هذه المسألة البسيطة بإدخال العنصر الأخلاقي فيها . فالحصان والفرس ، والثور والبقرة ، والكبش والنعجة ، والديك والفرخة . . لا يفكر أحد منها في حكاية الأخلاق هذه ، وهو يزاول الاتصال الجنسي . ولذلك تمضي حياتها سهلة بسيطة مريحة !!!

« وكانت إحدى المدرسات في المعهد المركزي لتعليم اللغة الإنجليزية للغرباء بمعهد ويلسون للمعلمين بواشنطن ، تلقى على مجموعة من طلبة أمريكا اللاتينية - الذين يعودون في هذا المركز لتلقى الدراسة باللغة الإنجليزية -

درساً في تقاليد المجتمع الأمريكي . وفي نهاية الدرس سالت طالبًا من جواتيحا عن ملاحظاته عن المجتمع الأمريكي .. فقال لها : لقد لاحظت أن فتيات صغيرات في سن الرابعة عشرة وفتیاتاً صغاراً في سن الخامسة عشرة يزاولون علاقات جنسية كاملة . . . وهذا وقت مبكر جداً لزاولة هذه العلاقات . . وكان ردتها في حماسة :

«إن حياتنا على الأرض جد قصيرة . وليس هناك وقت نضيجه أكثر من الرابعة عشرة . . .<sup>(١)</sup>».

وقد اخترت هذين النموذجين بالذات من مئات الأمثلة التي شاهدتها هناك . لأن صاحبيها مدرستان ، وتأثير المدرسة في نشر مثل هذه الإيغاءات أوسع من تأثير أي شخص آخر .

ومع هذه الإباحية المطلقة - أو بسبب هذه الإباحية المطلقة - لم تعد العلاقات الجنسية الطبيعية المباحة الرخيصة تشبع الميل الجنسي ، فانتشر الشذوذ الجنسي ، بالميل إلى الجنس الآخر سواء في عالم الفتيان ، أو في عالم الفتيات ، وبحتوى تقريراً «كتزى» عن «السلوك الجنسي عند الرجال ، والسلوك الجنسي عند النساء» ، إحصاءات دقيقة وعجيبة عن هذا الشذوذ . وأذكر - بقدر ما يسمح الحياء وأدب الكتابة - مشاهدة شخصية في أحد فنادق واشنطن :

«كنت مع زميل مصرى ننزل في هذا الفندق - بعد وصولنا إلى الولايات المتحدة الأمريكية بيومين اثنين - وقد أنس إلينا عامل المصعد الزنجى - لأننا أقرب إلى لونه ، ولأننا لا نحقر الملوك - فجعل يعرض علينا «خدماته» في «الترفيه» . . . ويدرك «عينات» من هذا الترفيه . بما فيها «الشذوذات» المختلفة . . .

---

(١) من كتاب «أمريكا التي رأيت» .

«وفي أثناء العرض جعل يقص علينا أنه كثيراً ما يكون في إحدى الحجرات «زوج» من الفتيان أو الفتيات . ثم يطلبان إليه أن يدخل إليهما زجاجة كوكا كولا .. دون تغيير لوضعهما عند دخوله !!!

«ولما بدا علينا الاشتراك والاستغراب ، وقلنا له :

«أما ينجلان؟

«أجاب بدوره متتعجبًا لاشتراكنا وتعجبنا وسؤالنا عن الخجل :

«لماذا؟ إنها يرضيان ميوتها الخاصة ، ويتمتعان أنفسها . . . وعلمت فيها بعد - من المشاهدات الكثيرة - أن المجتمع الأمريكي لا يستنكر على إنسان أن يرضي لذاته بالشكل الذي يروق له . طالما أن ليس هناك إكراه . . . ومن ثم فلا جريمة . . . حتى فيها لا يزال القانون - على الورق - يعده جريمة . . . »<sup>(1)</sup>.

والحال في أوروبا - وبخاصة في بلاد الشهاب - لا يفترق كثيراً عن الحال في أمريكا . أما أثر هذا الانحلال في حياة المجتمع ، وفي تدمير «الإنسان» وتحطيم المجتمع الإنساني ، وفي تهديد الحضارة الإنسانية الراهنة بانزواء ، كما انزوت حضارة الرومان القديمة ، فستتحدث عنه في فصل تال .

■ \* \*

والكنيسة؟ ما شأنها مع هذا الانحلال الجارف؟ ورجال الدين ما شأنهم مع المجتمع الجديد؟

إن كثيرين من لم يعشوا بعض الوقت في أوروبا أو أمريكا - أو من عاشوا هناك ولكنهم لم يعمقوا وراء الظواهر - كثيراً ما تخدعهم كثرة الكنائس وانتشارها - وبخاصة في الولايات المتحدة - حيث تقام في البلد الصغير الذي لا يتجاوز تعداده عشرة آلاف نسمة أكثر من عشرين كنيسة أحياناً . . . وكثيراً

(1) من كتاب : «أمريكا التي رأيت» .

ما تخدعهم كثرة مظاهر الاحتفالات الدينية والمراسم والأعياد الدينية . . وكثيراً ما تخدعهم كثرة الأحزاب التي تحمل أسماء « المسيحية » . . ثم كثيراً ما يخدعهم ما يكتبه ويدعوه رجال الدين من كتب ومقالات وبحوث وإذاعات في موضوعات الحياة الاجتماعية والسياسية والاقتصادية والعلمية البحثة أحياناً . .

كثيراً ما يخدعهم هذا كله فيحسبون أن للدين شأنًا في أوروبا وأمريكا . وأن لرجال الدين أثراً في الحياة الاجتماعية هناك . . وهذه نظرة سطحية لا تدرك حقيقة ما هو واقع هناك .

إن الكنيسة - بعد أن ذاقت مراة الإهمال ، ووحشة البعد عن الحياة الاجتماعية ، بعد شرود الناس منها منذ عصر النهضة ، وخاصة منذ عصر التنوير ، ثم عصر الفلسفة الوضعية المادية - قد عادت تلهم وراء المجتمع ، وتعلق بأهدايب الناس . لا لتقود المجتمع ولا لتنقل الناس إلى الدين . ولكن لتجري وراء المجتمع ، ولتتملق شهوات الناس !

عادت لتقيم في الكنائس - بعد القدس - حفلات مختلطة للجنسين يشرب فيها النبيذ ، وتدور حلقات الرقص ، وتعرض فيها ألعاب التسلية ، ويتخاصل فيها الفتىان والفتيات المخمورين ، ويلتذون نشوة المخاصلة والعناق حتى الفجر . . كل أولئك لاجتذاب الشبان والشواب إلى الكنيسة ! لقد جربت الكنيسة حين وقفت - بالباطل - في وجه ميول الناس الفطرية ، كيف خرجوا عليها وداسوها وأهملوها . فعادت الآن تتجنب أن تقف - بالحق - في وجه شهواتهم وزواجهم ، فيدوسوا عليها ويهملوها !

لقد عادت أوروبا إلى حياة الرومان القديمة التي تسمح للألهة والأرباب أن تنطق بالرجز على ألسنة الكهان ، وأن تكون مواسمها مواسم بهجة ولذة

ومتع . . . وذلك دون أن يسمحوا لها بالتدخل في شؤون حياتهم أو توجيهها وجهاً تناقض اللذة والمتاع .

ويخدع بعض الناس هنا فيحسبون أن للكنيسة تفوذاً في حياة الناس . وأن للدين هناك وجوداً جدياً يستحق� الاحترام . ويحسبون أن «امرونة» الكنيسة و«ثقافتها» هناك هي التي ضمنت لها هذا التفوذ ، وضمنت للمسيحية أن تبقى بعد أعاصير عهد النهضة والتنوير والمادية . . . وهو مجرد وهم لا يقوم على معرفة ما هو واقع هناك .

ولكن رجلاً أوروبياً مستنيراً مدركاً مثل «ليوبولد فايس» الذي أسلم واهتدى وسمى نفسه «محمد أسد» لا يخدعه ما يخدع بعض الناس هنا . . . لأنّه عاش هناك . فيقرر في كتاب «الإسلام على مفترق الطرق» ما قررناه ، وما تضمنته مشاهداتنا الكثيرة في أمريكا عن هذا الأمر بالذات . . .

يقول :

«لقد سيطر على الغرب الحديث في أوجه نشاطه وجهوده اعتبارات من الانتفاع العملي (المادي) ومن التوسيع الفعال فقط . وقد كان هدفه الذاتي إنها هو المعالجة والاكتشاف لكون من الحياة ، من غير أن ينسب إلى تلك الحياة حقيقة أدبية في ذاتها . أما قضية «معنى الحياة» والغاية منها ، فقد فقدت منذ زمن بعيد في نظر الأوروبي الحديث جميع أهميتها العملية . . .» (ص ٣٠) .

إن الاتجاه الديني مبني دائياً على الاعتقاد بأن هناك قانوناً أدبياً مطلقاً شاملاً ، وأننا - نحن البشر - مجبون على أن نخضع أنفسنا لمقتضياته ، ولكن المدنية الغربية الحديثة لا تقر الحاجة إلى خضوع ما إلا لمقتضيات اقتصادية ، أو اجتماعية ، أو قومية . إن معبدوها الحقيقي ليس من نوع روحيانى . ولكنها «الرفاهية» . وإن فلسفتها الحقيقة المعاصرة إنها تجد قوة التعبير عن نفسها

عن طريق الرغبة في القوة . . وكلا هذين موروث من المدينة الرومانية القديمة . . (ص ٣٣).

« كانت الفكرة التي تقوم عليها الإمبراطورية الرومانية الاجتياح بالقوة ، واستغلال الأقوام الآخرين لفائدة الوطن الأم وحده . وفي سبيل الترفية عن فئة ممتازة لم ير الرومان في عنفهم سوءاً ولا في ظلمهم انحطاطاً . وإن « العدل الروماني » الشهير كان عدلاً للرومانين وحدهم . ومن بين أن اتجاهها لهذا ، كان ممكناً فقط على أساس ادراك مادى خالص للحياة وللحضارة . إدراك مادى هذبه على التأكيد ذوق فكري . ولكنه على كل حال بعيد عن جميع القيم الروحية . إن الرومانين - في الحقيقة - لم يعرفوا الدين . وإن آهاتهم التقليدية لم تكن سوى محاكاة شاحبة للخرافات اليونانية . . لقد كانت أشباحاً سكت عن وجودها حفظاً للعرف الاجتماعي . ولم يكن يسمح لها قط بالتدخل في أمور الحياة الحقيقية . بل كان عليها أن تتعلق بالرجز على ألسنة عرافيها - إذا سئلت مثل ذلك - ولكن لم يكن يتضرر منها أن تمنع البشر شرائع خلقية .

« تلك كانت التربية التي نمت فيها المدينة الغربية الحديثة . . ولقد عملت فيها بلا شك مؤثرات أخرى كثيرة في أثناء تطورها . ثم إنها بطبيعة الحال قد بدللت وحورت في ذلك الإرث الثقافي الذي ورثته عن رومية في أكثر من ناحية واحدة . . ولكن الحقيقة الباقة أن كل ما هو اليوم حقيقي في الاستشراف الغربي للحياة والأخلاق ، يرجع إلى المدينة الرومانية . . وكما أن الجو الفكري والاجتماعي في رومية القديمة كان نفعياً بحثاً ، ولا دينياً - لا على الافتراض بل على الحقيقة - فكذلك هو في الغرب الحديث . . ومن غير أن يكون لدى الأوروبي برهان على بطلان الدين المطلق ، ومن غير أن يسلم بالحاجة إلى مثل هذا البرهان ، ترى التفكير الأوروبي الحديث - بينما هو متسامح في الدين ،

وأحياناً يؤكد أنه عرف اجتماعي - ترك على العموم ، الأخلاق المطلقة خارج نطاق الاعتبارات العملية .

«إن المدينة الأوروبية لا تجد الله البتة ، ولكنها لا ترى مجالاً ولا فائدة لله في نظامها الفكري الحالي . . فقد اصطنعت فضيلة من العجز الفكري في الإنسان - أي من عجزه عن الإحاطة بمجموع الحياة - وهكذا يميل الأوروبي الحديث ، إلى أن ينسب الأهمية العملية فقط إلى تلك الأفكار التي تقع في نطاق العلوم التجريبية ، أو تلك التي يتضرر منها على الأقل أن تؤثر في صلات الإنسان الاجتماعية بطريقة ملموسة . . وبما أن قضية وجود الله لا تقع تحت هذا الوجه ولا تحت ذاك ، فإن العقل الأوروبي يميل بداءة إلى إسقاط «الله» من دائرة الاعتبارات العملية ». (ص ٣٦-٣٧) .

ويقرر الأستاذ أبو الحسن الندوى هذه الحقيقة باختصار في كتابه القيم «ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين » في قوله :-

«ديانة أوروبا اليوم ، المادية ، لا النصرانية . فمما لا شك فيه أن دين أوروبا اليوم الذي يملك عليها القلب والمشاعر ، ويعكم على الروح هو «المادية» لا «النصرانية» كما يعلم ذلك كل من عرف النفسيّة الأوروبية عن كثب ، لا عن كتب ، بل وعن كتب أيضاً . ولم ينخدع بالظاهر الديني ، التي تزيد أبهة الدولة ، والتي يجد فيها الشعب ترويحاً للنفس وتنوعاً . . ولم ينخدع بزياراتهم للكنائس ، وحضورهم في تقاليدها » . . . (ص ١٥٤)

ولا بأس - بعد رسم هذه الصورة بقلم الكاتبين الوعيين - أن أضيف إليها فقرة مما كتبه عن مشاهداتي الخاصة في كتاب «أمريكا التي رأيت » <sup>(١)</sup> عن

---

(١) تحت الطبع .

موضوع الكنيسة والمجتمع بالذات ، في مسألة المرأة والعلاقات بين الجنسين ..  
فقد يزيد في جلاء الوهم الذي يراود الزائرين العابرين ، أو المخدوعين في  
المظاهر والعناوين ..

«ليس أكثر من الأميركيان تشييداً للكنائس ، حتى لقد أحصيت في بلدة  
واحدة ، لا يزيد سكانها على عشرة آلاف ، أكثر من عشرين كنيسة ،  
وليس أكثر منهم ذهاباً إلى الكنائس في ليالٍ الأحد وأيامه ، وفي الأعياد  
العامة وأعياد القديسين المحليين . وهم أكثر من «الأولياء» عند عوام  
ال المسلمين !

«وبعد ذلك كله ليس هناك من هو أبعد من الأميركي عن الشعور بروحية  
الدين واحترامه وقداسته . وليس أبعد من الدين عن التفكير الأميركي  
وشعوره وسلوكه .

«إذا كانت الكنيسة مكاناً للعبادة في العالم النصراني - على تفاوت - فإنها  
في أمريكا مكان لكل شيء إلا للعبادة . وإنه ليصعب عليك أن تفرق بينها  
 وبين أي مكان آخر معد للهو والتسلية ، أو ما يسمونه بلغتهم "Fun Time"  
Good ومعظم قصادها إنها يعودونها تقليداً اجتماعياً ضرورياً ، ومكاناً  
للقاء والأنس ، ولتضمية «وقت طيب» وليس هذا شعور الجمورو وحده ،  
ولكنه كذلك شعور سدنة الكنيسة ورعاياها .

«ولمعظم الكنائس ناد يتألف من الجنسين - شباناً وشواب - ويجهد راعي  
كل كنيسة أن يلحق بالكنيسة أكبر عدد ممكن . وبخاصة أن هناك تنافساً كبيراً  
بين الكنائس المختلفة بالمذاهب والتحول . وهذا تتسابق جميعاً في الإعلان عن  
نفسها بالنشرات المكتوبة ، وبالأنوار الملونة على الأبواب والجدران ، ، للفت  
الأنظار ، وتقديم البرامج اللذيدة المشوقة ، لجلب الجماهير ، بنفس الطريقة

التي تتبعها المتاجر ، ودور العرض السينمائي والتمثيل . وليس هناك من يأس في استخدام أجمل فتيات المدينة وأرشقهن وأبرعهن في الغناء والرقص والترويج .. تماماً كما تقف فتيات في ثياب شديدة اللمعان والإثارة - أو في «مايوه» - في مداخل وطرق دور السينما لجذب الأنظار ..

«وهذه - مثلاً - محتويات إعلان عن حفلة كنسية ، كانت ملصقة في قاعة اجتماع الطلبة في إحدى الكليات ، لجذب طلبة الكلية وطالباتها إلى كنيسة معينة في المدينة الجامعية الصغيرة :

«يوم الأحد - أول أكتوبر سنة ١٩٥٠ - في الساعة السادسة مساء ..

«عشاء خفيف . ألعاب سحرية . الغاز . مسابقات . تسلية . رقص» .

«وليس في هذا أية غرابة . لأن راعي الكنيسة لا يحس أن عمله مختلف في شيء عن عمل مدير المسرح ، أو مدير المتاجر .. النجاح أولاً وقبل كل شيء .. ولا تهم الوسيلة .. وهذا النجاح يعود عليه بنتائجها الطيبة : المال ، والجاه ، فكلما كثر عدد الملتحقين بكنيسته عظم دخله وزاد كذلك احترامه ونفوذه في البلدة . لأن الأميركي بطبعه يؤخذ بالضخامة في الحجم والعدد . وهي مقاييس الأول في الشعور والتقدير ..

«كنت ليلة في إحدى الكنائس ببلدة (جريلى) بولاية (كولورادو) فقد كنت عضواً في ناديه ، كما كنت عضواً في عدة نواد كنسية في كل جهة عشت فيها ما بين واشنطن في الشرق وكاليفورنيا في الغرب . إذ كانت هذه ناحية هامة من نواحي المجتمع ، تستحق الدراسة عن كثب ، ومن «الباطن» لا من «الظاهر» وكانت معننياً بدراسة المجتمع الأميركي ..

«وبعد أن انتهت «الخدمة الدينية» في الكنيسة ، واشترك في التراتيل فتية وفتيات من الأعضاء ، وأدى الآخرون الصلاة .. دلفنا من باب جانبي إلى

ساحة الرقص الملائمة لقاعة «الصلوة» . . يصل بينها باب . . وصعد «الأب» إلى مكتبه ، وأخذ كل فتى بيد فتاة ، وبينهم وبينهن أولئك الذين واللواتى ، كانوا وكن يقومون بالترتيب ويقمن . .

«وكانت ساحة الرقص مضاءة بالأنوار الحمراء والأضواء الزرقاء ، وقليل من المصايب البيضاء .

«وهي الرقص على أنغام «الجرامفون» وسالت الساحة بالأقدام والسيقان ، وافتاد الأذرع بالخصور والتقت الشفاه والصدور . . وكان الجو كله غراما . . حين هبط الأب من مكتبه ، وألقى نظرة فاحصة على المكان ومن في المكان ، وشجع الجالسين والجالسات من لم يشتركوا في الخلبة ، على أن ينهضوا فيشاركوا . . وكأنها لحظ أن المصايب البيضاء تزيد نسبتها فتفسد ذلك الجو «الرومانسى» الحال ، فراح في رشاقة الأمريكاني وخفته ، يطفئها واحداً واحداً . وهو يتحاشى أن يعطل حركة الرقص ، أو يصدم «زوجاً» من الراقصين ، في الساحة . . وبدأ المكان بالفعل أكثر «رومانسية» . ثم تقدم إلى «الجرامفون» ليختار أسطوانة للرقص ، تناسب ذلك الجو ، وتشجع القاعدين والقاعدات على المشاركة فيه .

«اختار . .

«اختار» أغنية أمريكية مشهورة اسمها (outside) But, baby it is cold outside (ولكن الجو - يا صغيرتى - بارد في الخارج) . .

«وهي تتضمن حواراً بين فتى وفتاة عائدين من سهرتها . وقد احتجزها الفتى في داره ، وهي تدعوه أن يدعها تمضي لتعود إلى دارها ، فقد تأخر الليل ، وأمها تنتظرها ، وكلما تذرعت بحجج أجاها بتلك «اللازمة» (ولكن الجو يا صغيرتى بارد في الخارج . . .)

« وانتظر الأب ، حتى رأى خطوات « بناته وبنيه » تنساب على موسيقى تلك الأغنية المثيرة . وبدا راضياً مغبظاً . وغادر ساحة الرقص إلى داره ، تاركاً لهم ولهم إتمام هذه السهرة اللذيدة . . البريئة . . على أن يسلم مفتاح الكنيسة في داره آخر « زوج » ينصرف من الكنيسة . فالانصراف يكون تباعاً حسب مزاج كل زوج !!

« (أب) آخر يتحدث إلى صاحب لنا عراقي من الطلبة ، توثقت بيته وبينه عرى الصداقة ، فيسأله عن « ماري » - زميلته بالكلية - لم لا تحضر إلى الكنيسة الآن ؟ ويفيد أن لا يعنيه أن تغيب فتيات الكنيسة جميعاً وتحضر « ماري » . وحين يسأله الشاب عن سر هذه اللهفة ، يجيب « الأب » . . إنها جذابة . وإن معظم الشبان إنما يحضورون وراءها !

« ويحدثني شاب من شياطين الشباب العرب العراقيين الذين كانوا يدرسون في أمريكا . . وكنا نطلق عليه اسم « أبو العتاهية » - وما أدرى إن كان ذلك يغضب الشاعر القديم أو يرضيه ! - إن « صديقته » كانت تتنزع نفسها من بين أحضانه أحياناً ، لأنها ذاهبة للترليل في الكنيسة . . وكانت إذا تأخرت لم تنج من إشارات « الأب » وتلميحاته ، إلى جريدة « أبي العتاهية » في احتجازها عن حضور الصلوة ! . . هذا إذا جاءت من غيره . . فاما إذا استطاعت أن تجره وراءها ، فلا لوم ولا ترثي !

« ويقول لك هؤلاء « الآباء » : إننا لا نستطيع أن نجذب هذا الشباب إلا بهذه الوسائل . ولكن أحداً منهم لا يسأل نفسه : وما قيمة اجتذابهم إلى الكنيسة . . وهم يخوضون إليها مثل هذا الوحل ، ويقضون ساعاتهم فيه ؟ أهو الذهاب إلى الكنيسة هدف في ذاته ؟ أم آثاره التهذيبية في الشعور والسلوك ؟ من وجهة نظر « الآباء » التي أوضحتها فيما سلف - مجرد الذهاب إلى

الكنيسة هو الهدف . وهو وضع لمن يعيش في أمريكا مفهوم ا  
« ولكنني أعود إلى مصر ، فأجد من يتحدث أو يكتب عن الكنيسة في  
أمريكا . وعن ساحتها في مقابلة الخطأ والانحراف . وعن نشاطها في تطهير  
القلوب والأرواح . وعن استبقاء سلطان الدين بهذه الأساليب المتغيرة ، التي  
لا تتشدد في هرب منها الناس . « والله في خلقه شتون » <sup>(١)</sup> .

\* \* \*

وهكذا يتضح من هذا الاستعراض - المجمل على طوله - مدى التخييط  
والاضطراب في النظرة إلى المرأة وعلاقات الجنسين ، في تاريخ أوروبا . ومدى  
التارجح بين الطرفين المتبعدين . هذا التارجح الذي لم يعتدل به الميزان قط ،  
لوضع كل شطر من شطري النفس الواحدة في مكانه الحقيقي : ولإدراك دور  
المرأة الحقيقي ، ومكانها الطبيعي . والذي شقى به الجنسان ، وشققت به  
البشرية - وما تزال تشقي - حتى يأذن الله ، فتسلم زمام الحضارة البشرية يد  
أمينة ، موصولة بالله ومنهجه للحياة . . .

### النظم الاجتماعية والاقتصادية

كما وقع التخييط ، والتطرف ، والهزات العنيفة ، والتارجح بين الطرفين  
الجائعين دائمًا . وعدم اعتدال الميزان في الوسط العادل المتناسق . . . كما وقع  
هذا كله في النظرة إلى الإنسان وفطرته واستعداداته . وفي النظرة إلى المرأة  
وعلامات الجنسين . . كذلك وقع في النظم الاقتصادية والاجتماعية سواء  
بسواء .

---

(١) من كتاب « أمريكا التي رأيت » .

وكان هذا طبيعياً ومنتظراً من نظم تقوم على تلك النظرة الخاطئة إلى الإنسان ، وعلى الجهل المطبق بحقيقة الإنسان . فما لم تصح النظرة إلى الإنسان ذاته ، وحقيقة فطرته واستعداداته ، وغاية وجوده وحدود سلطاته . . . الخ ما لم تصح النظرة إلى هذا كله ، فلا مفر من التخبط والأرجحية في كل ارتباطاته الأخرى . وبخاصة ارتباطاته الاقتصادية والاجتماعية . . فهذه فروع من تلك وأثر من آثارها .

وهذا الذي نقرره في الفقرة السابقة هو مفرق الطرق بين التفسير الإنساني للتاريخ - وهو الذي يتفق مع التصور الإسلامي - والتفسير المادي والاقتصادي للتاريخ . وهو الذي تقوم عليه الماركسية .

ولا عبرة بها يلح فيه الماركسيون من أن أدوات الإنتاج هي التي تنشئ نوع الارتباطات في المجتمع ، وأن هذه الارتباطات - وحدها - هي التي تنشئ النظرة إلى « الإنسان » وإلى « الأخلاق » وإلى « الدين » وإلى « المبادئ والقيم » ، والأداب والعادات والتقاليد » وإلى « الحكم » وإلى « النظم » وإلى « الأوضاع » وإلى سائر الارتباطات في حياة الإنسان .

لا عبرة بهذا الإلحاح في إفراد العوامل الاقتصادية - وحدها - بتسخير كل شيء في حياة الكائن الإنساني ، والمجتمع الإنساني ، واعتبارها هي - وحدها - إهاً قادرًا على التغيير والتبديل ، فاهرًا لابد للإنسان إزاءه من الخضوع « للحتمية » والتسليم .

لا عبرة بهذا الإلحاح ، فإن هو إلا لوثة من لوثات « الماركسية » الكثيرة . وقد تهلهلت « الماركسية » على كل حال - « كنظيرية » - تحت مطاراتق الواقع ، ودواجه الفطرة ، وحقائق الدوافع البشرية الأصيلة ، واحتاجت إلى التعديلات التالية ، على يد لينين وستالين وخروشكوف . وهم يسمونها « تعديلات » وهي

في الواقع « دولات » عن أسس النظرية مع الاحتفاظ بالشارة والإطار . وهم يعللون هذه الدولات ، بأن الماركسية مذهب متطور .. على حين أن ليس هناك مذهب ، ولا نظرية ، ولا دين ، يحتمل بالختيمات احتشاد الماركسية الأولى ، كما وضعتها ماركس وأنجلز . فدعوى « التطور » بعد الماركسية ، دعوى جديدة جدًا ، لمواجهة مطاراتق الفطرة ، ومطاراتق الواقع ، وجهاد « الذات الإنسانية » في روسيا والصين ، وسائر البلاد التي أخضعتها الشيوعية ، لإثبات وجودها على الرغم من الثقل الساحق للنظام البوليفي الرعيب .

ونحن لا نناقش « الماركسية » هنا . ولتكنا نستعرض فقط بعض مظاهر التخبط والأرجحة في النظم الاقتصادية والاجتماعية التي قامت مستندة إلى الجهة المطلقة بحقيقة الإنسان ونظرته وميوله واستعداداته وحاجاته الحقيقة . بسبب أنها قامت بمعزل عن منهج الله العليم بحقيقة هذا الإنسان ، وبها يصلح له وما يصلحه من النظم والأوضاع .

لقد سارت الأوضاع تتأرجح بين التطرف هنا والتطرف هناك على نفس الطريقة التي سارت بها في النظرة إلى الإنسان وفطرته واستعداداته ، والنظرة إلى المرأة وعلاقات الجنسين . بل أشد تأرجحًا وأكثر ضحايا ، وأشد بلاء . منذ كان الاقتصاد وتوزيع السلطات في المجتمع مجالاً لصراع أشد ، يبلغ حد الوحشية الرعيبة في كثير من الأحيان . ومنذ كانت معالجة الخطأ الجامح تأتى بخطأ آخر جامح في الجانب الآخر . ولا يعتدل بها الميزان قط في يد الإنسان ، الجاهم بنفسه ومقدراته وحاجاته الحقيقة ، الخاضع لشهواته وضعيته وهواء ، الشارد في ذاته عن الله ومنهجه للحياة .

والماركسية والتفسيرات المادية عمومًا تخرج الإنسان من حسابها وهي

تسجل هذه التقلبات والأطوار . والماركسيّة بصفة خاصة تقيم الاقتصاد - وحده - إلهًا متفرّدًا متصرّفًا في أقدار «الإنسان» بعيدًا عن إرادة الإنسان وفطرته واستعداداته وطاقاته . فهي ذاتًا خاضعة لحتمية العوامل الاقتصادية ، أو ناشئة من هذه العوامل الاقتصادية .

وهي تعزو هذه التقلبات والأطوار إلى تغيير أدوات الإنتاج ، فإن تغيير هذه الأدوات «يختتم تغيير الارتباطات في المجتمع ، ومن ثم يوجد «التناقض» بين الوضع القائم ، وما يتطلبه تغيير أدوات الإنتاج من تغيير في الروابط الاجتماعية والاقتصادية ، فتقع الثورة أو الانقلاب لإنشاء وضع جديد ملائم لتغيير أدوات الإنتاج . والإنسان لا دور له في هذا كله .. ولو كان هو الذي يغير أدوات الإنتاج بيده أو بفكرة . فهذا ما يسكت عنه ماركس . و كان أدوات الإنتاج هذه إله آخر . ولكنه إله يغير نفسه ! فتشاً «حتمية» التغيير في الأوضاع الاجتماعية تبعًا للتغيير في ذات الإله !

ما علينا .. فنحن كما قلنا لا نناقش الماركسيّة . هنا ، ولكن نستعرض فقط الأرجحية في حياة الناس الشاردين من الله . غير أننا ستناقش فقط هذه «الحتمية» والأسباب الواهنة التي قامت عليها في الفلسفة الماركسيّة .

إن الماركسيّين يعزّون التقلبات والأطوار كلها إلى تغيير أدوات الإنتاج . ومن ثم تغيير الأوضاع الاجتماعية . وهم يعدون هذه الأطوار إذن «حتمية» في خط سير التاريخ .. فعلام يستندون ؟

إنهم يستندون - كما يقول كارل ماركس - إلى الواقع التاريخي .

وعلى الرغم مما في ادعاء فرد واحد - أو حتى مجموعة من الأفراد - أنهم يحيطون علّيًّا بكل وقائع التاريخ ، وبكل العوامل المستترة والظاهرة في هذا التاريخ ، وبكل دوافع «الإنسان» في جميع الأجيال والأزمان ، لا في الماضي

فقط ، و لكن في الحاضر وفي المستقبل كذلك - بينما العلماء المتخصصون في القرن العشرين يعترفون بجهالتهم المطلقة بالإنسان ، وبأنهم يقفون على عتبات المجهول .. على الرغم مما في هذا الادعاء العريض من «خرافة» لا يجوز أن يقوم عليها «رأى أو فرض» ، فضلاً عن أن يقوم عليها «مذهب» ! فإن الماركسية قد نبذت كل رأى آخر يمكن أن يخالف هذا المذهب . و قامت بالمدابع الرهيبة للملائين من البشر لمجرد أن يكون لهم رأى آخر في تاريخ الإنسان . أى نفس ما فعلت «الكنيسة» شيئاً منه ، وهي تحرق العلماء الذين يرون رأياً آخر في «خرافاتها المقدسة» .. وهي لا ترتفع كثيراً على «الخرافات الماركسية المقدسة» .. «العلمية» ! .. في هذا الزمان !

ولكن الماركسية - «المذهب العلمي» - تاريخ نفسها من متاعب «الدراسة العلمية» لكل عوامل التاريخ ، ولكل دوافع الإنسان .. فهي تختار عنصراً واحداً من عناصر الحياة - عنصر الاقتصاد - وتعتبره - كما قلنا - إلهًا ، لا راد لمشيته ، ولا معقب لحكمه . ولا حيلة للإنسان في «احتمالية» ما يراه !

غير أنها لا تدرس آثار قدرة هذا الإله في تاريخ العالم .. إنها تدرس في تاريخ أوروبا . ثم تعمم حتمية إرادته على الأرض كلها .. وهذه كذلك إحدى تخريفات «المذهب العلمي» القائم على الاستقصاء !

ومن ثم يعتبر الماركسيون أن تاريخ أوروبا هو تاريخ العالم ، وأن الله الاقتصاد الذي حكم تاريخ أوروبا هو الذي يحكم تاريخ العالم . ويقررون حتمية تلك الأطوار في تاريخ العالم استناداً إلى ما وقع في تاريخ أوروبا .. من وجهة نظرهم ، التي تتحدى كل العوامل في تاريخ البشر ، لتقرر وحدانية الله الاقتصاد بالعمل !

وهم - طبعاً - لا يمكن أن يخطر على بالهم أنه على فرض أن هذا التاريخ

صحيح ، وعلى فرض أنه تاريخ العالم لا تاريخ أوروبا . . فإن هذه الأطوار تأرجحت هكذا بين طرف الغلو دائمًا ، ولم يعتدل بها الميزان أبدًا ، ووُجِدَت فيها « المتناقضات » المتصارعة ، نظرًا إلى أنها قامت على مناهج من صنع الإنسان ، الجاهل بنفسه ، وبحاجاته الحقيقة ، المُتَّقَلُ في أحکامه واختياراته وتصرفاته بآثار هذا الجهل ، وبالضعف البشري ، والهوى المتقلب والشهوات العمياء . . . وأنه في الوقت ذاته لم يستعن بمنع الله ليضبط هذه الشهوات ، وهذا الهوى ، وهذا الضعف ، وهذا الجهل ، بضوابط ثابتة ، ينخفف على الأقل من هذه الاندفاعات البشرية على غير هدى في كل اتجاه !

لا يمكن - طبعًا - أن يخطر هذا على بالهم . . وهم يقيّمون فلسفتهم الاقتصادية ابتداء على أساس المذهب المادي الذي ينكر أن يكون لهذا الكون إله . . وهم يسخرون أشد السخرية من يعتقدون بوجود الله . . .

ونحن الذين عصمنا الله من الشرود من كتف الله - لأنه لم تكن لنا كنيسة تطاردنا باسمه ، فنُشَرِّد منها ومن إلهها ودينه ، ونُمْضِي كالذين يقول الله عنهم : « كَانُوكُمْ حِرَقَ مُسْتَنْفَرَةً فَرَتْ مِنْ قَسْوَةً » :

ونحن الذين عصمنا الله من أن نُنْكَلَ إلى العلم الإنساني - أو بتعبير العلماء إلى الجهل الإنساني ! - مهمّة وضع المنهج الأساسية للحياة الإنسانية ، بل أمدنا بقواعد المنهج المثير ، القائم على العلم المطلق بفطرة الإنسان واستعداداته وطاقاته وبحاجاته الحقيقة .

نحن - وهذا فضل الله علينا - جديرون أن ننظر إلى المسألة نظرة أخرى . وأن نأخذ الأمور بالرفق والهدوء . والنظر « العلمي » الصحيح ، الذي يتقصّى كل جوانب المسألة ، ولا ينهش منها نهشة ويجرى شارداً من الكنيسة ، وإلهه الكنيسة ، ودين الكنيسة ، وتصورات الكنيسة !

وعندئذ ندرك مظاهر التخبط والتارجح ، والأسباب الحقيقة الكامنة وراءها . وتكون لنا نظرتنا المستقلة ، ونظرياتنا المستقلة ، ومناهجنا المستقلة القائمة على دراستنا المستقلة ، المستمدة من منهج الله ودهاء . . . ومن ثم نرى أن هناك اختلافاً جذرياً أصيلأين منهجنا ، وكل المناهج السائدة ، وبين مذهبنا وكل المذاهب المعروفة ، وبين طبيعة نظرتنا لواقع الحياة البشرية وللتاريخ البشري وكل النظارات القائمة ، وبين تفسيرنا للحياة والتاريخ وكل تفسير آخر . وبين كل عنوان أخذته الأنظمة الاجتماعية البشرية وعنوان نظامنا « الإسلامي » .

وليس هذا البحث المجمل مجال هذه الدراسة ، فضلاً على أنها في حاجة إلى كفايات منوعة ، تجتمع في تنظيم واحد ، وتستوفى الزمن اللازم لهذه الدراسة الضخمة ، في ظروف وأوضاع جادة في الأخذ بمنهج الله . وأمام عزمه حقيقة لتنفيذ هذا المنهج . ومن ثم تتوجه إلى هذه الدراسة لتطبيق نتائجها في عالم الواقع ودنيا التعامل لا مجرد البحث والدراسة والثقافة ! فالمنهج الإسلامي في التفكير والنظر منهج واقعى جاد ، لا يسمح لأصحابه أن يبذلوا جهودهم لمجرد البحث والدراسة والثقافة ، إنما هم يبذلونها لتطبيق ، ولتصبح واقعاً من الواقع ، وذلك حين يكون هناك اتجاه جاد لتحكيم النظام الإسلامي كله في الحياة !

إنما المجال في هذا البحث المجمل مقصور على استعراض بعض التخبطات في الحياة الأوروبية - في هذا الجانب - هذه الحياة التي طفت - مع الأسف - على رقعة الأرض كلها في هذا الزمان . والتي أصبحت مفهوماتها وتفسيراتها وشاراتها وعنواناتها ومصطلحاتها هي التي تغمر رقعة الأرض كلها ، أو تتدس في ثنيا التفكير والتعبير والتطبيق في كل مكان !

من الرق الرومانى الشهير . إلى الإقطاع . إلى الرأسمالية . إلى الماركسية والنازية . . غلو في طرف يعالجه غلو آخر في الطرف الآخر . . وظلم لطبقة يعالجها ظلم آخر لطبقة أخرى . . واعتداء على «الإنسان» وخصائصه الأساسية في نظام ، يعالجه اعتداء على «الإنسان» وخصائصه الأساسية في النظام الآخر . . ولا يعتدل الميزان مرة واحدة بالعدل بين الطبقات كلها ، والتناسق بين طاقات الإنسان كلها ، و إتاحة المجال «للفردية» التي يتميز بها كل فرد ، مع رعاية حق «الجماعة» الممثلة لخصائص الأفراد جميعا ، في تناقض واعتدال . . الأمر الذي لا يتوافر إلا في منهج الله . .

ونستطيع أن نتجاوز - هنا - عن عهد الرق الرومانى - على سبيل الاختصار في هذا البحث المجمل الذي يشير ولا يفصل - ونبداً فقط من عهد الإقطاع . . في استعراض مجمل عام ، يناسب طبيعة هذا البحث المجمل العام .

■ \* \*

ويجب - ابتداء - أن نميز بين الخصائص الأساسية المميزة للإقطاع بمعناه الأصطلاحى التاريخى الذى عرفته أوروبا ، وتلك المظاهر الثانوية السطحية التى ربما تكون قد وجدت في انحاء أخرى من الأرض في عصور مختلفة . . فهذا التمييز ضرورة من الناحية العلمية ، و من الناحية الشعورية كذلك . إن نظام الإقطاع في أوروبا لم يكن مجرد وجود ملكيات كبيرة ، ولكنه كان مصحوباً بخصائص هذا النظام الأساسية : وأخص خصائص هذا النظام كانت .

1 - تبعية الفلاحين للأرض ، حيث كان وضعهم فيها كوضع آلات الزراعة وحيواناتها ، وانتقامهم - مع الأرض - إلى المالك الجديد كما تنتقل الآلات والحيوانات - ولو كانوا لا يباعون كما هو الحال في نظام الرق - ولكن

تبعينهم للأرض تحرمهم حق الانتقال منها إلى أرض أخرى ، كما تحرمهم بطبيعة الحال حق اختيار حرفة أخرى فردية مستقلة .

٢ - كما كانت إرادة السيد «الشريف» هي القانون في إقطاعيته . فهو الذي يشرع للأقنان (رقيق الأرض) وهو الذي يحدد علاقاتهم به وبالأرض ، وعلاقاتهم بعضهم بعض ..

وهذا هو الإقطاع كما عرفته أوروبا وكما ثارت عليه أيضا ! وهاتان الخصيّتان تعتبران العلامتين المميزتين لهذا العهد البغيض .

وقد ظلت أوروبا ترثي تحت وطأة هذا النظام الفظيع ، الذي تهدر فيه قيمة الإنسان - ابتداء - يجعله تابعاً للأرض كالماشية وأدوات الزراعة ، ينتقل معها إلى المالك الجديد . ولا يملك أن يحس بكونه «الإنسانية» مستقلة عن الأرض . ولا يملك أن يغادرها - ولو إلى إقطاعية أخرى . وإن اعتبر آبها - بحكم القانون - ووجب القبض عليه ورده إلى الأرض التي يتبعها ( وإن كان هذا القانون لم يعد ينفذ في أواخر عهد الإقطاع في الحالات التي كان المالك الذي أوى إليه الهاربون إلى إقطاعيته يرى أن من مصلحته عدم ردّهم إلى سيدهم وأرضهم ! ) .. وتهدر فيه كرامة «الإنسان» مرة أخرى يجعله أسير إرادة الشريف ، واعتبار هذه الإرادة هي القانون .. وليس أحط من وضع يكون فيه الإنسان خاضعاً لشريعة هي مجرد إرادة إنسان مثله .. ولو كان هو السيد الشريف !!

ظللت أوروبا تحت وطأة هذا النظام الفظيع ، حتى انساحت جموع الصليبيين في الشرق الإسلامي ، واحتكروا بالمجتمع الإسلامي ، وعرفوا عن كثب أوضاع حياة الناس فيه ، ورأوا نظاماً آخر غير ذلك النظام الفظيع . رأوا شريعة يتحاكم إليها الناس جميعاً ، حاكمهم ومحكمهم ، غنיהם

وفقيرهم ، مالكهم ومعدتهم ، صاحب الأرض والعامل فيها على السواء . شريعة ليست هي إرادة السيد صاحب الأرض ، وليس هي إرادة الأمير كذلك . ولا السلطان . إنما هي شريعة تحبّهم جميعاً من عند الله . ويتولى الحكم بها قضاة . طالما وقفوا بها في وجه الأمراء والسلطانين ، عندما كان أحدهم يهم بظلم الرعية أفراداً أو جماعات . وقد ظهر في هذه الفترة بالذات أئمة أقوباء وقفوا مرات في وجه سلاطين الماليك ، وكان لوقفاتهم صداتها الذي تناقله الجماهير في الوطن الإسلامي ، وتركتها جموع الصليبيين الذين يحتكرون بهذا المجتمع خلال قرنين من الزمان .

وعلى الرغم من كل ما كان قد وقع في المجتمع الإسلامي في هذا الوقت من انحرافات ، وعدم مراعاة لشريعة الله في بعض جزئيات الحياة . . فإن المسافة بين هذا المجتمع والمجتمع الإقطاعي الذي جاء منه الصليبيون كانت بعيدة بعيدة . رأوا الناس أحراراً ، لا في الانتقال من مزرعة إلى مزرعة ، ولا في الانتقال من مدينة إلى مدينة ، بل في الانتقال خلال الأقطار الإسلامية في أطراف الأرض . . إذ كانت كلها وطنناً إسلامياً واحداً متصلة لا تقوم فيه الحواجز دون أفراد المسلمين - حتى ولو تعدد الأمراء والسلطانين .

ورأوا الناس أحراراً في اختيار المهن حسب مزاجهم ورغبتهم و اختيارهم . لا يجد من حرية في هذا قيد ما .

ورأوا أصحاب الحرف يتجمعون فيها يشبه النقابات ، حيث يكون لكل حرف (رئيس) وتقوم العلاقة بين أصحاب الحرف الواحدة على التعاون والودة . وكل هذه الظواهر لم يكن لها بعد وجود في المجتمع الأوروبي الإقطاعي الذي جاء منه الصليبيون .

نعم . إنه ربها وجدت بعض الملكيات الكبيرة في المجتمع الإسلامي

حينذاك . ولكنها لم تكن تنسى نظام إقطاع كالذى عرفته أوروبا . لأنه لا «شريف» ولا «أقنان» ولا تبعية للأرض تلخص «الأقنان» بها ، ولا إرادة للسيد هى القانون ! بل القانون شريعة من عند الله . . وهذا لم يكن ينسى نظام إقطاع بالمعنى الاصطلاحي الفنى التارىخى لنظام الإقطاع . الذى عرفه أولئك الصليبيون .

وفي خلال القرنين اللذين اشتلت فيها نار الحروب الصليبية ، طرداً وعكساً ، كانت الانطباعات والتآثرات بالمجتمع وأوضاعه تفعل فعلها في نفوس عشرات الآلوف من الصليبيين الذين شاهدوه ، ومنات الآلوف بل الملايين من وراءهم ، ممن سمعوا فصص العائدين من هناك .

وكانت تتخمر في المجتمع الأوروبي هذه الانطباعات والتآثرات ، إلى جانب العوامل المحلية الأخرى ( التي يعتمد الأوروبيون عامة والماركسيون خاصة أن يجعلوها وحدها هي العوامل المؤثرة ) من نشأة الحرف ، والمدن التجارية ، وطبقة التجار ، والامتيازات التي حصلوا عليها في مقابل تمويل الأمراء في حروبهم الصليبية ، وفي حروبهم مع بعضهم البعض . . . إلى آخر العوامل التي أدت إلى الثورة على نظام الإقطاع .

لقد كان نظاماً جائراً فظيعاً . امتهنت فيه كرامة «الإنسان» إلى أقصى حد . ولم يكن يفرقه عن نظام الرق إلا أن رقيق الأرض فيه لا يباع ، ولا يقدم للسباع !

وكان أحد التيارات الإسلامية في الأرض ، هو الذى نخر في أساسه . ثم جاءت العوامل الأخرى المحلية فضغطت عليه ، فانهار .

وكرد فعل لإهدار الوجود الفردى والحرية الفردية ، بل لإهدار الوجود الإنساني ، قام النظام الرأسمالي على أساس من إطلاق العنان لنشاط الفرد إلى

غير حد ، وللحريّة الفردية من غير قيد ، ولاعتبار الصالح الفردى هو الصالح الأعلى ..

و碧زت هذه الاتجاهات في المجال الاقتصادي إلى أقصى حد ، إذ ترك كل شيء في هذا المجال لنشاط الأفراد ورغباتهم وصواحبهم ، دون أي اعتبار للمجتمع أو للأخلاق ، أو لأية اعتبارات أخرى يمكن أن تحد من الحرية الفردية ، أو من تحقيق الصالح الفردى ، كما يتراءى للفرد أن يتحققه .

وبينما قام هذا الاتجاه في مجال الاجتماع والاقتصاد - في أول الأمر - بدور المخلص للجماهير من قبضة الإقطاع الفظيعة ، وأتاح للمواهب الفردية وللنّشاط الفردي أن تصل إلى قمة الإبداع والحركة والطلاقة ، وأن تتجه الجهود - في سبيل تحقيق الصالح الخاص - إلى استئثار كنوز الأرض ، وقوى الطبيعة للصالح البشري العام ... إلى آخر الخدمات الكثيرة التي أداها بروز النظام الرأسمالي ، كدور تقدمي بالقياس إلى النظام الإقطاعي في أوروبا ..

وبينما قام هذا الاتجاه بهذه الخدمات ، وأدى للبشر هذه الخيرات ، كان عامل التطرف فيه ، وكونه رد فعل خطأ آخر ، وعلاجاً لداء بداء جديد - أدى هذا كلّه إلى انطلاق السعار « الرأسمالي » الذي يبدأ من النظام الربوي اللعين الذي صاحب نشأة النظام الرأسمالي ، وتغلغل فيه بحيث أصبح هو أساس الاقتصاد الحديث ، ويتهى إلى اعتبار جميع القيم الأخلاقية والإنسانية والاجتماعية هراء لا معنى له إذا شاءت أن تتدخل في قواعد الاقتصاد ، وأن توقف هذا السعار المجنون ، الذي لا يتهى إلى تضخم رهوس الأموال والمصالح الرأسمالية على حساب الطبقات المبتورة فحسب .. ولكن يضيف إلى هذا المظاهر البشع ما هو أبشع .. ذلك أن يصبح العمال والصناعة والتجارة ، وأصحاب المصانع أنفسهم ، مجرد أجزاء للصيارة الذين قاموا بتأسيس

البنوك، وجذبوا إليها أموال حملة الأسهم والمودعين، ليستغلوها لصالحهم، إذ تعود عليهم حصيلة تشغيل هذه الأموال - ما عدا النصيب الضئيل الذي يصرف لحملة الأسهم ، وللمودعين في بعض الحالات - بينما يكبد العمال والصناع والتجار والمستهلكون وأصحاب المصانع أنفسهم كذلك ، للوفاء بالفوائد الربوية التي تعود في النهاية على الطغمة القليلة من الماليين الذين يمولون الصناعة والتجارة عن طريق الإقراض ، ويقبضون - وهم قاعدون - ثمرة كذا الجميع في نهاية المطاف .

إن بلاء النظام الرأسمالي لا يتمثل فقط في المظهر البارز الذي يوجه إليه النقد، وهو تسخير الشعوب والحكومات لمصالح أصحاب رؤوس الأموال .. فيجب تحديد الطبقة التي تسخر لها هذه الشعوب والحكومات. وهي طبقة مستترة وراء أكdas من النظريات الاقتصادية ، ووسائل الدعاية والتمويل، والأساتذة الكبار والجامعات والقوانين واللوائح ، في جميع أرجاء الأرض .. طبقة المربين .. الطبقة التي تؤسس بنوك الإقراض، وتملك سندات التأسيس. طبقة البيوت المالية القابعة هناك في الظلام ، حيث إليها حصيلة الجهد البشري كله .. بما فيها جهد أصحاب المصانع والتجار ، الذين يوسمون بأنهم البراجوزيون الكبار .. فالنظام الربوي هو المسئول عن هذا البلاء. هو المسئول عن عودة حصيلة الجهد البشري كله إلى هذه الشرذمة الصغيرة من أصحاب البيوت المالية، ومؤسسى البنوك وحملة سندات التأسيس ..

كذلك صاحب النظام الرأسمالي الانحلال الخلقي .. أولًا تحت تأثير النظريات المختلفة الاتجاهات .. سواء نظريات الحرية الفردية التي لا يجوز أن يحدها حد أو قيد . أو نظريات حيوانية الإنسان ، ومادية الكون ، والتفسير

المادى الاقتصادى للتاريخ .. وكلها - كما تقدم - منبعثة من حركة الهروب من الكنيسة ، والشروع من كل تفكير دينى على الإطلاق .

ولكن هنالك كذلك عامل آخر كامنا وراء هذه النظريات كلها ، و النظم الربوى ..

إن الذى يفترض بالفائدة لكي يقيم مشروعًا من المشروعات ، لابد أن يفكر في أربع المشروعات التى تكفل تغطية الفوائد الربوية ، وتكفل له فائضًا من الربع .. والمشروعات التى تقوم على إثارة الغرائز الجنسية وتلبيتها ، والتى تقوم على إثارة الميل إلى الترف وتلبيتها .. هي أدنى المشروعات إلى الربع ، في عالم متجرد من الهوا فى الدينية والخلقية ..

ومن ثم يصبح من السياسة الثابتة لأصحاب المال ( الصيارة وبيوت المال ومؤسسى البنوك وحملة السندات التأسيسية ) ومعظمهم من اليهود في العالم ، كما يصبح من سياسة الكثيرين من أصحاب المشروعات الذين يفترضون من هذه المؤسسات بالربا .. أن ينشروا في المجتمع الإنسانى حالة من الانهيار الخلقى ، ومن الترف ، ومن التفاهة ، ومن قذارة الاهتمامات ، تسمح بأن تروج فيه مشروعات الترفية الجنسى في شتى صوره ، ومشروعات الترف كذلك والمداعع إلى أقصى حد ، بدون حد من دين أو خلق ولا قيد .

وهكذا تصبح صناعة الأفلام المستهترة ، وصالات العرض المهيجة ، والصحافة الداعرة ، وتجارة الرقيق ، والخمر والمخدرات .. كما تصبح صناعة أدوات الترف والزينة وما وراءها من تقاليد المجتمع المستهتر والخلفات والسهرات .. إلى آخر مظاهر الإنحلال والترف التى تقوم عليها مئات الصناعات في العالم .. تصبح هذه كلها في خدمة الرأسمالية ( أي القاعدة الرأسمالية المملوكة ) . وتحتاج إلى فلسفات ونظريات وأساتذة وأدباء وفنانين

ومشروعين وأنظمة حكم تسمح وتحمى وتشجع هذه الصناعات . ويكون لرأس المال في هذه الأنظمة ، هذه القوة التوجيهية ، لأنه هو وحده الذي يتحكم في المجتمعات اللامدينية ، مما لا يكون له حين تخضع الحياة كلها - والمال معه - لمنهج الله في الحياة . فرأس المال لا يكون له التوجيه المؤذى إلا في المجتمع الذي لا يهيمن عليه منهج الله ، حيث ينفرد رأس المال بالهيمنة . فاما حين يكون منهج الله هو المسيطر ، فإنه حينئذ سيوجه المجتمع وسيوجه المال المتداول فيه وجهة نظيفة ، ولن يسمع للهال أن يكون أداة بغي أو أداة فساد . إنه ليس المال بذاته هو الذي يفسد حياة المجتمع . إنما هو المنهج والمذهب والنظام والتصور الذي يحكم مجتمعاً من المجتمعات . .

وليست هذه سوى لمسات سريعة جداً للحالة البشرية التي أنشأها النظام الرأسمالي - بينما كان يعالج التطرف بتطرف آخر ، ويعالج الداء بداء آخر ، ويتأرجح بين طرف الكب و الجمود ، كالحصان الذي يجمع من شدة اللجام ! ولا نملك أن ندخل في تفصيل المتاعب الاقتصادية التي أنشأها النظام الربوي الذي قام على أساسه النظام الرأسمالي . ولا أن نتحدث عن أثر هذا النظام في دورات الانكماش والأزمات الدورية ، وويلات البطالة والكساد التي تصاحب هذه الدورات .

ولا نملك أن ندخل في تفصيل ويلات الاستعمار التي اقتصادها النظام الرأسمالي ، في أثناء البحث عن أسواق تغدو الصناعات الكبيرة بالخامات ، وفي الوقت ذاته تستهلك ما تنتجه هذه الصناعات .

كما لا نملك أن ندخل في تفصيل ويلات الاستعمار الجديد ، الذي لا يبدو في صورة الاحتلال العسكري القديمة . وإنما يبرز في صورة البحث عن أسواق لرؤوس الأموال الفائضة في الدول الرأسمالية ، والتي لا تجد لها مجالاً

للعمل في بلادها بسبب التشبع الصناعي . ومن ثم تبحث عن بلاد متخلفة «التصنع» بروعس الأموال الأجنبية ، كى يعود على هذه الأموال الفائض الربوى . ولا تبقى معطلة في بلادها التخمة . هذا الاستعمار الذى يتصارع الآن في إفريقيا بالذات ، على مرأى منا ومسمع ، في كل مكان .

لا نملك الدخول في تفصيلات هذه النواحي المتعددة لبلاء النظام الرأسمالي . لأن هذا أمر يطول ، ولا يتفق مع طبيعة هذا البحث المجمل . ويمكن الاجزاء بالإشارة إليه في صدد تقدير التخبط في خطوات البشرية ، في مجال النظم الاقتصادية والاجتماعية . وهي شاردة من الله ، ومن منهجه للحياة .

\* ■ ■

ثم تتمثل الطامة الكبرى في «النظم الجماعية» التي طبقتها أوروبا في الشرق أو في الغرب ، على اختلاف أسمائها وأشكالها ، والتي جاءت كرد فعل للجموح الشارد في «النظم الفردية الرأسمالية» .

إنه جموح جديد ينشأ من رد الفعل لجموح قديم . وداء جديد تعالج به البشرية من داء قديم . وتحطيم خصائص الإنسان الأساسية في جانب ، لإنقاذه من تحطم خصائصه الأساسية في جانب آخر !

وكلها تجتمع عند دعوى تملك الموارد العامة ووسائل الإنتاج إما للشعب كالنازية وإما لطبقة من الشعب كالماركسية . وحكاية تملك هذه الموارد والوسائل للشعب أو لطبقة من الشعب ، في تلك الأنظمة ، حكاية لا يدرى أحد كيف يمكن تحقيقها عملياً .

وفي هذا يقول «كاريوهنت» المجرى في بحثه : «الشيوعية نظرياً وعملياً» . «الشيوعية» - وفقاً للنظرية الكلاسيكية على الأقل - ترمي إلى إقامة مجتمع بلا طبقات ، يكون فيه جميع وسائل الإنتاج والتوزيع والتبادل ، ملكاً

للجمهور، وتحتفى منه الدولة ، التي تعد أداة إرغام واضطهاد . . ولكن تقوم مع هذا ، بين الثورة التي تلغى النظام الرأسمالي وبين هذا المجتمع الشيوعي ، فترة انتقال تعرف باسم « ديكاتورية الطبقة الكادحة » وهذه هي المرحلة التي تزعم روسيا أنها تمر بها الآن . . ومن المهم أن نلاحظ أن الروس يسمونها « الاشتراكية » ( لا الشيوعية ) . وأن الجمهوريات التي تؤلف الاتحاد السوفييتي يطلق عليها : « الاتحاد الجمهوريات السوفييتي الاشتراكية » ( لا الشيوعية ) ، لأن الشيوعية مرحلة أعلى ، ما زالت في المستقبل . والمعروف أن مقياس المجتمع الشيوعي هو أن يكون خاضعاً لمبدأ : « من كل إنسان حسب قدرته ، وكل إنسان حسب حاجته » . ولكن إذا أخذنا ما نادى به ماركس في البداية ودأب ستالين على تكراره ، وجدنا أن مساواة بهذه مستحيلة في الدولة الاشتراكية . وهذا يجب أن يتحكم فيها مبدأ « من كل إنسان بحسب قدرته ، وكل إنسان بحسب عمله » .

... « وحذللين وستالين حذو ماركس وأطلقاً تسمية « الاشتراكية » على النظام الجديد ، الذي سينشا على أنقاض الرأسمالية . وهذا لم ترد في الدستور السوفييتي الذي صدر في ٣ ديسمبر سنة ١٩٣٦ أية إشارة إلى « الشيوعية » إلا في المادة ١٢٦ التي أشارت بالتحديد إلى « الحزب الشيوعي » ، ووصفت الاتحاد السوفييتي بأنه « دولة اشتراكية للعمال وال فلاحين » . . وقد قال ستالين في التقرير الذي أصدره عن الدستور في ٥ ديسمبر : إن الشيء الوحيد الذي تم تحقيقه إلى الآن هو « الاشتراكية » ورفض تعديلاً بإدراج هذه العبارة في الدستور ، وهي « إن الغاية النهائية للحركة السوفييتية هي خلق مجتمع شيوعي بحث » وقال : إنه ليست هذه العبارة صلة مباشرة بالدستور ، الذي يسعى إلى مجرد تدشين المكاسب التي تم الظفر بها فعلاً . .

«وسيذكر الكثيرون من الاشتراكيين - بلا ريب - حق ستالين في وصفه لهذا النظام السياسي والاقتصادي السوفياتي الحالى . ولكننا نجد فيها يتعلّق بالغایات التي يسعون إلى تحقيقها ، أن عبارتي «الشيوعية» و «الاشتراكية» قابلتان للتعديل والتغيير في الواقع . وهو أمر يمكن لأى إنسان أن يكتشفه ، إذا راجع قاموس «أكسفورد» الإنجليزى . . فإن جوهر الاثنين هو أن وسائل الإنتاج يجب أن تكون ملكاً للشعب . . ولكن لم يتسع لإنسان إلى الآن - أن يكتشف كيف يمكن للشعب السيطرة على هذه الوسائل . وهذا أنسد أمر الإشراف عليها باسم الشعب إلى الدولة أو أى هيئات أخرى تعين لهذا الغرض . وهكذا أصبحت الملكية الشعبية تعنى في الواقع رأسالية الدولة . وكانت الاشتراكية السوفياتية أعظم تعبير قوى مناسب لها . وهذا فإنه من الخير لنا قبل البحث في الأساس النظري للشيوعية ، أن نذكر أن الهدف النهائي لها هو نفسه هدف الاشتراكية . وأن أى خلافات بين الاثنين إنما تكون على الوسيلة لا الغاية فالاشتراكيون يرون أنهم يستطيعون إدخال نظامهم والمحافظة عليه بوسائل ديمقراطية ، ولكن الشيوعيون يعتقدون أن ذلك مستحيل » .

والكارثة الفادحة في الأنظمة الجماعية ، التي عرفتها أوروبا في الشرق وفي الغرب - على اختلاف مسمياتها وأشكالها - هي محاولة إلغاء وجود الفرد ، في حين أن الفردية عميقة في التكوين البيولوجي وبالتالي في التكوين العقلي والنفسى للإنسان . واستخدام هذه الفردية بأقصى طاقتها في إطار يوجهها إلى خير المجموع هو النظام المناسب لفطرة الإنسان . أما محاولة كبحها وقتلها بشتى الوسائل ، في تلك الأنظمة ، فهي عملية تدمير تامة للجهاز الإنساني . ومن مقتضيات هذه «الفردية» ألا يكون التنظيم الاقتصادي بحيث يضع

كل شيء في يد الدولة فتصبح - إلى جوار سلطاتها السياسية والقانونية - هي المالك الوحيد لموارد الإنتاج وأدواته ووسائله . وهي التاجر، الوحيد الذي يستورد ويصدر ويبيع للأفراد . وهي «المفكر» الوحيد كذلك لأنها لا تسمع بالرأي المخالف ، ولا بالمناقشة لمبادئ الدولة وأفكارها ووسائلها . والخصائص الإنسانية العامة والخصائص الفردية الخاصة ، كلها مهددة بالدمار في مثل هذه الأحوال .

ومن حسن الحظ أن الفطرة البشرية لا تخضع طوبيلاً مثل هذه المحاولات الجائرة على الطبيعة البشرية ، والكونية الإنسانية . ومن ثم تضغط حتى تسحق هذه المحاولات شيئاً فشيئاً . وقد اضطررت الأنظمة الشيوعية ( أو الاشتراكية كما تسمى نفسها ) إلى التعديلات التوالية ، التي هي في الحقيقة «عدولات» عن كثير من الأسس الرئيسية في المذهب . لأن ضغط الفطرة كان أقوى من أن تصمد له كل أجهزة الدولة وضغطها الساحق .

\* \* \*

وحسينا هذه الإشارات إلى التخبط بين طرق المبالغة في كل اتجاه ، وفي كل نظام ، والترنح في خطوات البشرية ذات اليمين وذات الشمال ، وما صاحبه من مذابح رهيبة ، ذهب فيها الملايين من البشرية ، ومن مذابح كذلك للأخلاق والأداب الإنسانية ، ارتكست فيها الإنسانية في الوحل .

وقد رأينا - في اختصار وإجمال - هذه الظواهر في الجوانب الثلاثة الرئيسية لحياة الإنسان متمثلة في النظرة إلى الإنسان وفطرته واستعداداته . وفي النظرة إلى المرأة وعلاقات الجنسين . وفي النظرة إلى الأنظمة الاجتماعية والاقتصادية . وكانت هذه هي الضربة الفادحة التي دفعتها أوروبا - ومن ورائها البشرية كلها مع الأسف - لشودها عن الله ومنهجه في الحياة .

## حضارة لا تلامم الإنسان

إن الإبداع المادى في هذه الأرض على يد الإنسان . . . فوق أنه ضرورة لحياته ولنمو هذه الحياة ورقها . . . هو في الوقت ذاته وظيفة أساسية له، يحقق فيها وجوده ، وينمى فيها ذاتيه ، ويدرب فيها استعداداته الكامنة ، التي أودعها الله كيانته الفريدة المعقدة المركبة . . . فهو وحده من بين سائر الأحياء الذى يؤدي هذه الوظيفة عن وعى وقصد وإرادة . . . ثم هو - بعد هذا وذاك واجب يتحقق به غاية وجوده الكبرى : وهى الخلافة عن الله في الأرض : « إنى جاعل في الأرض خليفة » . . . ويتحقق بها العبادة لله عن طريق هذه الخلافة ، والعمل فيها باسم الله ، ابتعاء رضوان الله : « وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون »<sup>(1)</sup> .

ولكن هذا الإبداع المادى - بكل مدلولاته - من فلاحة الأرض ، إلى استخراج كنوزها واستخدام طاقاتها ، إلى إنتاج المواد الاستهلاكية للاستمتاع بطيبات الحياة ، إلى ريادة الفضاء الكونى وما قد تيسر ريادته من الكواكب. هذا الإبداع بكل مدلولاته يجب أن يكون في خدمة « الإنسان » ، فهكذا أراد له خالقه ، وهو يعلن أنه سخر له ما في السماوات وما في الأرض جميعاً منه . . . وأن يكون ملحوظاً في هذا الإبداع وفي بناء الحضارة التي تقوم عليه ، تنمية

(1) يراجع تفسير سورة النازيات في كتاب : « في ظلال القرآن » .

خصائص «الإنسان» : خصائصه كجنس يفترق عن المادة ويفترق عن الحيوان ، وخصائص أفراده الذين يؤلف كل واحد منهم عالماً خاصاً - كما أسلفنا - بفرديته البيولوجية والنفسية والعقلية .. وألا يكون في طرائق الإبداع المادي ولا في بناء الحضارة التي تقوم عليه ، ما ينافق هذه الخصائص أو يدفنه ، أو يعوق نموها ، أو يحطمها ، ولا أن يهينها كذلك ويحقّرها ، ولا أن يجعل دور الإنسان في هذه الأرض دوراً ثانوياً أو تابعاً للإبداع المادي ، بأى حال من الأحوال .

وليس هنالك تعارض إطلاقاً بين أن يظل «الإنسان» سيد هذه الأرض ، وأن تنمو خصائصه الجنسية والفردية ، وتؤكد شخصيته كجنس وكفرد ، وبين أن ينمو الإبداع المادي ويتجدد ويترقى ..

وليس الأمر أنه ليس هنالك تعارض - فحسب - بل هنالك تناقض بين هذا وذلك حين تستقيم النظرة إلى الإنسان ، ومركزه في هذا الوجود ، ودوره في هذه الأرض ، وخصائصه التي زود بها من لدن خالقه العظيم ، وواجبه الذي كلفه والذي خلق من أجله ..

ولكن صانعى هذه الحضارة الحديثة - ولو أنها حلقة من حلقات الحضارة الإنسانية غير منفصلة عنها في جذورها العميقـة - لم يكن لديهم العلم بحقيقة هذا الإنسان وخصائصه . كما أنه لم تكن لديهم الرغبة في احترامه وتقريمه . لم يكن لديهم العلم ، لأن هذه الحضارة بدأت ونمـت خلال القرون الثلاثة الأخيرة ، بينما الجهة المطلقة بالإنسان لا تزال قائمة حتى اللحظة . وليس هنالك ما هو صحيح وثابت عنه إلا ما أخبر به عنـه خالقه العظيم .. والحضارة المادية الحديثة نشأت في جو الشود من الكنيسة ، والنفور من ظلـها ، ومن ظلـ الدين .. كل الدين ..

ولم تكن لديهم الرغبة ، لأن أية محاولة لتكريم الإنسان ، كانت ستذكر بمركزه الذي يعطيه الدين له . . وكل شيء كان جائزًا في أوروبا إلا أن تحيي سيرة الدين . وأن تكون لهذا الدين أية علاقة بأوضاع الإنسان « المدنية » وبالنظم الاجتماعية والاقتصادية ، وبعلاقات العمل وارتباطاته وطرائقه الفنية ! بل كانت تتوافر عندهم الرغبة المضادة والخرص البالغ ، على تحيير الإنسان ، وتدينيه وتلوишنه ، وإثبات حيوانيته وقدارته الجنسية من جهة ، وضآلته دوره إزاء المادة وقوانينها الحتمية ، والاقتصاد وإرادته القاهرة من جهة أخرى ، كأنها هم أعداء لهذا « الجنس الإنساني » حربصون - في شهادة ظاهرة - على إبرازه يتلخص في المستنقع ويتطبع بالأوحال . كل ذلك ليقولوا للكنيسة : خذى إلهك ودينك ، وخذى معهما إنسانك هذا الذي تزعمين أن الله قد نفع فيه من روحه وأذهبى بعيدًا عنا وعن حياتنا الواقعية !!!

وأيًا ما كانت الملابسات التي أدت إلى هذه المأساة ، فإن الحقيقة الواقعية ، أن هذه الحضارة الحديثة - ولو أنها قامت ابتداء على أسس الاتجاهات التجريبية العلمية التي اقتبستها أوروبا من الأندلس ومن الشرق الإسلامي ، النابعة ابتداء من التوجيهات القرآنية لتدبر النوميس واستغلال الطاقات والمدخرات في الأرض ، ومن روح الإسلام الواقعية الإنسانية ، إلا أنها حين انتقلت إلى أوروبا لم تنتقل بجذورها الفلسفية ، إنما انتقلت علومًا وطرقًا فنية ، ومناهج تجريبية . وصادفت ذلك « الفصام النكد »<sup>(١)</sup> بين الدين والنهضة الحضارية . ومن ثم لم يلحظ في بنائها هذا « الإنسان » المفروض أنه صانعها ، وأنها من أجله صنعت . وكذلك أصبحت لا تلائم هذا « الإنسان » بل تسحق خصائصه الأساسية التي تجعل منه هذا الكائن الفذ الفريد في الكون ،

(١) يراجع بتوسيع فصل « الفصام النكد » في كتاب « المستقبل لهذا الدين ».

والتي بدونها لا يملك هذا الكائن أن يؤدي دوره . كما أن إغفال بعضها في أي نظام اجتماعي أو اقتصادي ، وفي أية حضارة ، من شأنه أن يحدث الاختلاف في الكينونة البشرية ، ويقضى لا على الجوانب التي أغفلت فحسب ، بل كذلك على الجوانب الأخرى ، نظراً لأن الجهاز الإنساني كُلُّ مركب متناسق ، يعمل في الواقع كوحدة في كل نشاط يبذله ، ولا يوجد مجزئاً إلا في عالم البحوث العقلية والمعملية .

\* \* \*

ونعود إلى الاقتباس من تقريرات الدكتور ألكسيس كاريل عن هذه الحضارة وعن نشأتها ، وعن عدم ملاءمتها للإنسان ، وعن الخصائص الإنسانية التي تهملها أو تحيط بها :

«إن الحضارة العصرية تجد نفسها في موقف صعب ، لأنها لا تلائمنا . لقد أنشئت دون أية معرفة بطبيعتنا الحقيقية ، إذ أنها تولدت من خيالات الاكتشافات العلمية ، وشهوات الناس ، وأوهامهم ، ونظرياتهم ورغباتهم . وعلى الرغم من أنها أنشئت بجهوداتنا ، إلا أنها غير صالحة بالنسبة لحجمنا وشكلنا . . . . (ص ٣٨) .

«لقد أهمل تأثير المصنع على الحالة الفسيولوجية والعقلية للعامل إهتماماً تاماً عند تنظيم الحياة الصناعية . إذ أن الصناعة العصرية تنهض على مبدأ : الحد الأقصى من الإنتاج بأقل قدر من التكاليف ، حتى يستطيع فرد أو مجموعة من الأفراد أن يحصلوا على أكبر مبلغ مستطاع من المال <sup>(١)</sup> . وقد اتسع نطاقها

(١) وال الحال لا يختلف من ناحية أثر المصنع على الحالة الفسيولوجية والعقلية للعامل إذا كان الإنتاج ملكاً للشعب أو لطبقة منه - أي للدولة - إذ ظلت طريقة العمل واحدة .

دون أى تفكير في طبيعة البشر الذين يديرون الآلات، ودون أى اعتبار للتأثيرات التي تحدثها طريقة الحياة الصناعية التي يفرضها المصنع على الأفراد وأحفادهم ». (ص ٤٠).

« ومؤلاء النظريون يبنون حضارات ، بالرغم من أنها رسمت لتحقيق خير الإنسان ، إلا أنها تلائم فقط صورة غير كاملة أو مهولة للإنسان . إن نظم الحكومات التي أنشأها أصحاب المذهب في عقولهم عديمة القيمة ... فمبادئ الثورة الفرنسية وخيانات ماركس ولينين ، تنطبق فقط على الرجال الجامدين (غير الأحياء أو المتحركين) . فيجب أن نفهم بوضوح أن قوانين العلاقات البشرية ما زالت غير معروفة . فإن علوم الاجتماع والاقتصاديات علوم تخمينية افتراضية » ... (ص ٤٣) .

« يجب أن يكون الإنسان مقاييساً لكل شيء . ولكن الواقع هو عكس ذلك . فهو غريب في العالم الذي ابتدعه . إنه لم يستطع أن ينظم دنياه بنفسه ، لأنه لا يملك معرفة عملية بطبيعته . ومن ثم فإن التقدم الهائل الذي أحرزته علوم الجماد على علوم الحياة ، هو إحدى الكوارث التي عانت منها الإنسانية . فالبيئة التي ولدتها عقولنا واحتزاعاتنا غير صالحة لا بالنسبة لقوامنا ، ولا بالنسبة لبيتنا . إننا قوم تعساء . لأننا نتحوط أخلاقياً وعقلياً . إن الجماعات والأمم التي بلغت فيها الحضارة الصناعية أعظم نمو وتقدير ، هي على وجه الدقة الجماعات والأمم الأخذة في الضعف ، والتي ستكون عودتها إلى البربرية والهمجية أسرع من عودة غيرها إليها . ولكنها لا تدرك ذلك . إذ ليس هناك ما يحبيها من الظروف العدائية التي شيدها العلم حوالها . وحقيقة الأمر أن مدنينا مثل المدنيات - التي سبقتها - أوجدت أحوالاً معينة للحياة ، من شأنها أن تجعل الحياة نفسها مستحيلة . وذلك لأسباب لا تزال غامضة » .. (ص ٤٣-٤٤)

« ونحن ندرك أنه بالرغم من الآمال العريضة التي وضعتها الإنسانية في

الحضارة العصرية ، فقد أخفقت هذه الحضارة في إيجاد رجال على حظ من الذكاء والجرأة يقودونها عبر الطريق الخطر الذي تتعثر فيه . لأن بني الإنسان لم ينمو بالسرعة التي تنبت بها الأنظمة من عقولهم . ومن ثم فإن أكثر ما يعرض الأمم العصرية للخطر هو النقص العقلي والأدبي الذي يعاني منه الرعماء السياسيون» . . . (ص ٣٧) .

«إن العقل . وقوة الإرادة والأخلاق ، ترتبط ارتباطاً وثيقاً . بيد أن الإحساس الأدبي أهم بكثير من العقل . وحيثما ينعدم هذا الإحساس من أحد الشعوب ، فإن كيانه الاجتماعي كله يبدأ في الانهيار البطيء» . . . (ص ١٦٠) .  
«إن الحضارة لم تفلح حتى الآن في خلق بيئة مناسبة للنشاط العقلي . وترجع القيمة العقلية والروحية المنخفضة لاغلب بني الإنسان - إلى حد كبير - للنفائض الموجودة في جوهرم السيكولوجي . إذ أن تفوق المادة ومبادئ «دين الصناعة» حطمت الثقافة والجمالية والأخلاق» . . . (ص ١٨٤) .

«يكاد المجتمع الحديث أن يحمل الإحساس الأدبي اهتماماً تاماً بل لقد كبتنا مظاهره فعلاً . . . فقد أشربنا جميعاً الرغبة في التخلص من المسؤولية . أما أولئك الذين يميزون الخير من الشر ، ويعملون ويتحفظون ، فإنهم يظلون فقراء ، وينظر إليهم بضيق وتأفف . والمرأة التي أنجبت عدة أطفال وأوقفت نفسها على تعليمهم ، بدلاً من الاهتمام الخاص بنفسها ، تعتبر ضعيفة العقل . وإذا دخل رجل بعض المال لزوجته وتعليم أولاده ، سرق منه هذا المبلغ بواسطة الماليين أصحاب المشروعات أو أخذته الحكومة» . . . (ص ١٨٥) .

«إن المادية البربرية التي تنسم بها حضارتنا ، لا تقاوم السمو العقل فحسب . بل إنها تسحق أيضاً الشخص العاطفي ، واللطيف والضعيف ، والوحيد وأولئك الذين يحبون الجمال ويفحشون عن أشياء أخرى غير المال» . . . (ص ٣٧١) .

«إن امتناع نمو وجوه النشاط العاطفى ، أو الجمالى ، أو الدينى ، يخلق أشخاصاً في المرتبة الدنيا ، ذوى عقول ضيقه مريضة . وبالرغم من أن التعليم العقل يهياً الآن لكل فرد ، إلا أنها ما زلت نشاهد أمثال هؤلاء الأشخاص في كل مكان .. وعلى كل حال فإن الثقافة العالية ليست ضرورية لتخصب الشعور بالجمال ، والإحساس الدينى ، ولتنتج فنانين وشعراء ، ورجال دين ، وجميع أولئك الذين يتأملون مختلف وجوه الجمال .. وهذا الذى نقوله صحيح أيضاً بالنسبة للإحساس الأدبى وأصالة الحكم .. وجميع ألوان النشاط هذه تكاد تكون كافية في حد ذاتها .. إنها لا تحتاج إلى الاقتران بالذكاء الحاد لكن تهنى للإنسان استعداده للسعادة ، فيجب أن يكون نموها هو الهدف الأساسي للتعليم لأنها تهنى التوازن للفرد . إنها تجعل منه حجراً صلباً في الصرح الاجتماعى ، ولا شك في أن الإحساس الأدبى ضروري أكثر من الذكاء بالنسبة لأولئك الذين يعملون على زيادة الحضارة الصناعية (ص ١٦٨-١٦٩).

او يظل تذوق الجمال كامناً ( مكبوتاً ) في أغلب الأفراد ، لأن الحضارة الصناعية أحاطتهم بمناظر قبيحة كريهة خشنة . ولأننا تحولنا إلى آلات . فالعامل يقضى حياته ، وهو يكرر الإشارات والحركات نفسهاآلاف المرات في كل يوم .. إنه يصنع قطعاً مفردة فقط ، ولكنه لا يصنع وحدة كاملة مطلقاً . أى أنه غير مسموح له باستعمال عقله . إنه الحصان الأعمى الذي يدور في دائرة واحدة طول النهار ليخرج الماء من البئر . إن الصناعة تحرم على الإنسان استخدام وجوه نشاطه العقلى التي يمكن أن تجلب له قسطاً من المتعة كل يوم .. لقد ارتكبت المدينة الحديثة خطأ كبيراً دانها بتضحيه العقل في سبيل المادة . خطأ تزداد خطورته يوماً بعد يوم لأن أحداً لا يثور ضده ، ولأن الجميع يتقبلونه بسهولة كما يتقبلون الحياة غير الصحية في المدن الكبرى والسجن في المصانع . ومع ذلك فإن أولئك الذين يستشعرون مجرد الإحساس البدائى

بالجمال في عملهم ، أكثر سعادة من أولئك الذين يتتجون لأن مجرد الإنتاج يمكنهم من الاستهلاك . إن الصناعة - بشكلها الحالى - حرمت العامل من الابداع والجمال . وتعزى خشونة حضارتنا وكابتها - ولو جزئياً - إلى الكبت الذى نعانى منه في حياتنا اليومية ، التي لا تشتمل إلا على أبسط أشكال الاستمتاع بالجمال» (ص ١٦١ - ١٦٢) .

«يتجاهل المجتمع العصرى الفرد ، فهو لا يحسب حساباً إلا « لبني الإنسان » فقط . إنه يؤمن بحقيقة « الكونيات » ويعامل الناس كخلاصات . ولقد أدى اضطراب الأمر فيما يتعلق بالفرد ، وبين الإنسان ، إلى وقوع المدنية الصناعية في غلطة جوهرية . وهي معاملة الناس على أساس قواعد مرسومة . فلو أننا كنا جميعاً متساوين لأمكن أن نربى ونشعر ونعمل في قطاعات كبيرة أشبه بقطاعات الأغنام . بيد أن لكل منا شخصيته الخاصة ولا يمكن أن يعامل كرمزاً . . . (ص ٣١٨) .

«القد ارتكب المجتمع العصرى غلطة جسيمة باستبداله تدريب الأسرة بالمدرسة استبدالاً تاماً . ولهذا ترك الأمهات أطفالهن لدور الحضانة ، حتى يستطعن الانصراف إلى أعمالهن ، أو مطاعمهن الاجتماعية ، أو مبادهن ، أو هواياتهن الأدبية أو الفنية ، أو للعب البريدج ، أو ارتياح دور السينما . . . ومكذا يضيئن أوقاتهن في الكسل . إنهم مسؤولات عن اختفاء وحدة الأسرة واجتماعاتها التي يتصل فيها الطفل بالكبار ، فيتعلم منهم أموراً كثيرة . . إن الكلاب الصغيرة التي تنشأ مع أخرى من نفس عمرها في حظيرة واحدة ، لا تنمو نمواً مكتملاً كالكلاب الحرة التي تستطيع أن تمضي في إثر والديها . وال الحال كذلك بالنسبة للأطفال الذين يعيشون وسط جمارة من الأطفال الآخرين وأولئك الذين يعيشون بصحبة راشدين أذكياء . لأن الطفل يشكل نشاطه الفسيولوجي والعقلى والعاطفى طبقاً للقوى الوجودة في محيطه . إذ أنه

لا يتعلم إلا قليلاً من الأطفال الذين في مثل سنه . و حينما يكون مجرد وحدة في المدرسة ، فإنه يظل غير مكتمل . ولكن يبلغ الفرد قوته الكاملة ، فإنه يحتاج إلى عزلة نسبية ، واهتمام جماعة اجتماعية محددة تتكون من الأسرة » . . . (ص ٣١٨-٣١٩) .

«إن إهمال مؤسساتنا الاجتماعية للفردية مسئول أيضاً عن ضمور الراشدين . لأن الإنسان لا يتحمل - دون أضرار - طريقة الحياة ، وتشابه العمل السخيف المفروض على موظفي وعمال المكاتب والمصانع ، وعلى جميع من يساهمون في الإنتاج الضخم » . . . (ص ٣١٩) .

\* \* \*

ويختتم الرجل هذه التقريرات التي اقتطفنا اليسير منها ، والتي تتناثر ، في كتابه كله ، وتتجمع عند إحساس واحد : هو الإحساس بخطر هذه الحضارة على «الإنسان» ومقوماته الذاتية ، وخصائصه الإنسانية . . . يختتمها بهذا التقرير الذي يحمل طابع الإنذار . والذي - مع أنه يصدر عن «عالم» - يشبه صرخات الإنذارات الدينية للعصاة :

«الإنسان نتيجة الوراثة والبيئة وعادات الحياة والتفكير التي يفرضها المجتمع العصري . . . وقد وصفنا كيف تؤثر هذه العادات في جسمه وشعوره، وعرفنا أنه لا يستطيع تكيف نفسه بالنسبة للبيئة التي خلقتها «التكنولوجيا» وأن هذه البيئة تؤدي إلى انحلاله . وأن العلم والتكنولوجيا ليسا مسئولين عن حاليه الراهنة، وإنما نحن المسئولين . لأننا لم نستطع التمييز بين الممنوع والمشروع . . . لقد نقضنا القوانين الطبيعية فارتکبنا بذلك الخطيئة العظمى . الخطيئة التي يعاقب مرتكبها ذاتها . . إن مبادئ «الدين العلمي» والأداب الصناعية قد سقطت تحت وطأة غزو «الحقيقة البيولوجية» . . فالحياة لا تعطى إلا إجابة واحدة حينما تُستأنف في ارتياح الأرض المحرمة . . هي إضعاف

السائل . . وهذا فإن الحضارة آخذة في الانهيار ، لأن علوم الجماد قادتنا إلى أرض ليست لنا فقبلنا هدایاها جيئاً بلا تمييز ولا تبصر . . ولقد أصبح الفرد ضعيفاً ، متخصصاً ، فاجراً ، غبياً ، غير قادر على التحكم في نفسه ومؤسساته» (ص ٣٢٢).

ثم يعقب هذا الإنذار بصيغة أخرى فيها ينبغي عمله في فصل طويل في كتابه بعنوان : «إعادة إنشاء الإنسان» وفيه يقول :-

«يجب علينا أن نعيد إنشاء الإنسان - في عام شخصيته - الإنسان الذي أضعفته الحياة العصرية ومقاييسها الموضوعة . . كذلك يجب أن يحدد الجنسان مرة أخرى . فيجب أن يكون كل فرد إما «ذكراً» وأما «أنثى» فلا يظهر مطلقاً صفات الجنس الآخر العقلية وميوله الجنسية وطموحه . وبدلاً من أن يشبه الآلة التي تنتج في مجموعات يجب على الإنسان - بعكس ذلك - أن يؤكد وحدانيته . . ولكن يفيد تكوين الشخصية يجب أن نحطم هيكل المدرسة ، والمصنع والمكتب ، وأن نبذ مبادئ الحضارة التكنولوجية نفسها » . . . (ص ٣٦٨).

ومن قبل يقول في تقديمه لكتابه إنه «كذلك كتب لأولئك الذين يجدون في أنفسهم شجاعة كافية ، ليدركوا - ليس فقط ضرورة إحداث تغييرات عقلية وسياسية واجتماعية - بل أيضاً . . ضرورة قلب الحضارة الصناعية ، وظهور فكرة أخرى للتقدم البشري » . . . (ص ١٢).

\* \* \*

هذه المقتطفات توسعنا فيها - كما توسعنا في المقتطفات التي نقلناها عن دكتور كاريل في فصل «الإنسان ذلك المجهول» - عن عمد بوصفها شهادة من رجل أول صفاته أنه «عالم» دارس لموضوعه ، متمكن منه . ثم هو من الناشئين في كتف هذه الحضارة التي يثور عليها هذه الثورة ، ومن المؤمنين

بالعلم ، الذى يعلن عن عجزه وقصوره هذا الإعلان ..

وهذه المقتطفات - وحدها - تكفى للدلالة العميقه على أن هذه الحضارة «حضارة لا تلائم الإنسان». لأنها قامت دون معرفة بطبعه ، وسارت في طريقها دون اعتبار خصائصه ، ودون اعتبار كذلك لما تنزله به من ويلات.

وفي الطريق أهدرت خصائصه كجنس ، وأهدرت خصائصه كفرد ، وأهدرت خصائص الذكورة والأنوثة .. في سبيل توفير إنتاج ضخم ، تعود أرباحه إلى عدد محدود من الجشعين ، وفي أحسن الحالات في سبيل تيسيرات مادية ورفاهية مشكوك - على الأقل - فيما إذا كانت ذات فائدة حقيقية للإنسان ، ومتقطوع بدون شك بأنها لا تساوى ما أهدر في سبيلها من «إنسانية الإنسان» وخصائصه كجنس ، ومن إهدار خصائص الفردية الواضحة فيه ، ومن إهدار خصائص المرأة والرجل والأسرة والطفل . وكل مقومات الحياة .

وليس هذه كل ما أخذنا على هذه الحضارة ، ولا على الحياة التي تقوم عليها. وكذلك ليست هذه زاوية نظرتنا إليها تماماً . فهناك اختلافات في تشخيص «الداء» أو في «تكييف الموقف» بيننا وبين الرجل - كما سنبين في الفصل قبل الأخير من هذا الكتاب - كما أن الاختلافات بيننا وبينه تكثر وتشمل «وصف الدواء» وطريقة العلاج .

فالرجل محكوم في تفكيره كله - على الرغم من سعة أفقه ورحابة نفسه وإخلاصه العلمي - بتاريخ بيته الحضاري ، وبرواسب ووراثات فكرية وشعرية وتاريخية ، لا يملك الخلاص منها . مهما بدا له أنه تحرر من كل هذه الضغوط .

ونذكر على سبيل المثال حديثه عن كبت هذه الحضارة للنشاط الديني للأفراد الذين يعيشون في ظلها ، وأثر هذا الكبت في خلق أشخاص في المرتبة الدنيا .

إن صورة معينة من صور « النشاط الديني » هي التي تخايل له في كل حديثه المترافق في الكتاب عن هذا الجانب . صورة مزاولة العقيدة مزاولة روحية بحثة . كما يزاول الفرد نشاطه الفني والجمالي والأدبي . وهو يلحق النشاط الديني بهذه الألوان من النشاط ، بوصفه واحداً منها . . .

هذه الصورة مستمدّة من التصورات الدينية كما هي سائدة في أوروبا ، باعتبار الدين نشاطاً روحياً فردياً يتمثل في الصلاة والدعاء والمناجاة ، والتتصوف إلى آخر صور النشاط الفردي (الروحي) للعقيدة . . .

وهو يعيّب على الحضارة الصناعية كيتها لهذا النشاط في هذه الصورة . وعلى الرغم من شفافية شعوره بهذا الجانب ، ورففة روحه وهو يتحدث عنه ، وتجاربه الذاتية في هذا الحقل . . .

على الرغم من هذا كله فهو لا يتمثل الدين - كما نتمثله نحن - منهج حياة كامل . . . هذا النشاط الذي يصفه جانب واحد من جوانبه . . . وهو منهج يسيطر على هذا النشاط « الروحي » كما يسيطر على النشاط الفني والجمالي والأدبي . . . كما يسيطر أيضاً على النظام الاجتماعي والاقتصادي ، والحضاري كله . . . فمنه تنبع وإليه ترجع ، كل هذه الألوان من النشاط ، في كل جانب من جوانب الحياة .

وجنائية الحضارة الراهنة ، وسبب فسادها الأساسي ، وإهدارها للقيم الإنسانية والخصائص الإنسانية ، والمقومات الفردية . . . وكل ما يدمغها به دكتور كاريل بحق ، يكمن في رفضها ابتداء أن يكون للدين - بوصفه منهجاً للحياة من عند الله - هذه الاختصاصات وهذا السلطان . أى رفضها لألوهية الله سبحانه . هذا الرفض المتمثل في اتخاذ مناهج للحياة غير منهجه ، ولو لم تعلن رفضها لألوهية الله جهراً - كالبلاد الشيوعية - فاتخاذ مناهج من صنع البشر هو رفض لألوهية الله قطعاً .

وهذا الرفض سابق على قيام هذه الحضارة . وله أسبابه الخاصة في التاريخ الأوروبي من ناحية ، وفي تاريخ النصرانية في أوروبا من ناحية أخرى . وله ما يفسره كذلك <sup>(١)</sup> . ويسبب هذا الرفض القديم - منذ أيام النهضة - وارتداد أوروبا إلى الوثنية الرومانية . قامت الحضارة الحديثة على قاعدة لا دينية . . ومن هذه الشغرة جاءتها كل الآفات ، وجنائيتها الحقيقة على « الإنسان » تبع كلها من هذا المصدر الخبيث . وإهدارها للقيم الإنسانية ، والخصائص النوعية والفردية ، مرده كله إلى هذا المنبت النكد .

وفي هذا « التشخيص » نختلف كل الاختلاف مع دكتور كاريل . نختلف في أننا نبدأ من الجذور العميقة ، بينما يبدأ هو من أحد الفروع وهو « تخلف علوم الإنسان عن علوم المادة » وفي أننا ندرك حدود النشاط الديني التي تكتبها هذه الحضارة في مداها الواسع الشامل لكل جانب من جوانب الحياة الإنسانية .

ومن ثم نختلف في وصف العلاج . . على ذات المستوى . ولكن هذا ليس مكانه هذا الفصل فسنعالجه في الفصل قبل الأخير عند اقتراح « طريق الخلاص » .

وحسينا هنا أن نشير إلى أصل الفساد في منابت شجرة الحضارة الراهنة ، إلى جانب الظواهر المتنوعة التي عرضها دكتور كاريل في إدراك سليم ، وإخلاص أكيد في كتابه القيم . بوصفه أحد العلماء الكبار ، الذين يعتمدون على « العلم » وحده في الملاحظة والتشخيص والعلاج .

---

(١) يراجع فصل « الفصام النكد » في كتاب : « المستقبل لهذا الدين » .

## عقوبة الفطرة

لم يكن بد ، وقد شرد الإنسان عن ربه ومنهجه وهداه . . . وعبد الإنسان نفسه واتخذ إلهه هواه . وجهل الإنسان نفسه كذلك وراح ينحط في التيه بلا دليل . وأقام منهج حياته على قواعد من هذا الجهل ومن ذلك الهوى . واعتدى على فطرته التي فطره الله عليها في حمبة الشroud من ربها وفطرته ومنهجه .

لم يكن بد وقد رفض الإنسان تكريم ربها له ، فاعتبر نفسه حيواناً - وقد أراده الله إنساناً - وجعل نفسه آلة - وقد أراده الله مهندساً للألة . بل جعل الآلة إليها يحكم فيه بما يريد . وجعل المادة إليها يحكم فيه بما يريد . وجعل الاقتصاد إليها يحكم فيه بما يريد - وقد أراد له ربها أن يكون سيد المادة ، وسيد الاقتصاد . ولكنه رفض هذا التكريم كله لينجو فقط من الكنيسة ، ويشرد من إله الكنيسة !

لم يكن بد وقد جعل الإنسان من المرأة حيواناً لطيفاً - كما أن الرجل حيوان خشن - غاية الالتقاء بينهما اللذة ، وغاية الاتصال بينهما المتع . ونسى أن الله يرفع هذه العلاقة ويظهرها ويزكيها ، وينوط بها امتداد الحياة من جهة ، وترقية الحياة من جهة أخرى ، ويربط بها عجلة التمدن الإنساني ، ويجعل من الأسرة محضن المستقبل ، ويجعل من المرأة حارسة الإنتاج النفيس . . . نتاج المادة الإنسانية . . . ويصونها من التبدل كى لا تكون مجرد أداة لذة . ويصونها من الاشتغال بإنتاج المواد في المصنع ، وهي في الأسرة تتبع وتحرس مادة «الإنسان» .

لم يكن بد وقد عطل الإنسان خصائصه « الإنسانية » ليحصر طاقته في الإنتاج المادي ، وأقام حياته كلها على أساس مادي ، وتصور مادي ، وكتب الجوانب الحية المرفرفة اللطيفة في حسه ، والتي وهبها الله له لأنه « الإنسان » الخلقة الفذة في هذا الكون ، التي تشمل المتناقضات كلها في تناقض بديع .

لم يكن بد وقد أقام الإنسان نظامه على الربا ، ليكدر القطيع البشري كله في خدمة بضعة آلاف من مؤسسى البيوت المالية وبنوك المرباين ، تعود إليهم حصيلة كد البشرية في أقصى الأرض ، وهم قابعون وراء المكاتب الفخمة ، والنظريات الاقتصادية ، وجميع أجهزة التوجيه والإعلام !

وفي النهاية . . . لم يكن بد وقد اتخذ الإنسان له آلهة من دون الله ، فاختار من المال إلهًا ، ومن الهوى إلهًا ، ومن المادة إلهًا ، ومن الإنتاج إلهًا ، ومن الأرض إلهًا ، ومن الجنس إلهًا ، ومن المشرعين له آلهة يغتصبون اختصاص الله في التشريع لعباده ، فيغتصبون بذلك حق الألوهية على عباد الله . . كل هذه الآلهة اتخذها وعبدوها ، ليهرب من الله ويستنكف عن عبادته !!!

لم يكن بد وقد فعل الإنسان هذا كله بنفسه أن تحل به عقوبة الفطرة يؤدى ضررية المخالفة عن ندائها العميق . . وأن يؤديها فادحة قاصمة مدمرة . . وقد كان . .

كان . . وأدأها من نفسه وأعصابه . ومن بدنه وعافيته . ومن سعادته وطمأنيتها . ومن مواهبه وخصائصه . ومن دنياه وأخرته .

أدأها - وفي الأمم التي بلغت ذروة الحضارة المادية بالذات - تناقضًا في النسل يهدد بالانقراض . وتناقضًا في الخصائص الإنسانية يوحى بالنكسه إلى البربرية . وتناقضًا في الذكاء والمستوى العقلى يهدد بانهيار العلم الذى قامت عليه الحضارة ، وبانهيار الحضارة ذاتها في النهاية .

وظهرت آثار الكبت للطاقات الأخرى التي لا تحتاج إليها الصناعة

بطرائقها الحاضرة ، وأثار القلق على المستقبل في المجتمع المادى المتناثر، وأثار الخواء الروحى الذى تفرضه الفلسفات والأوضاع في المدينة الكافرة .. ظهرت آثارها في صورة الأمراض العصبية والعقلية والنفسية والعته والجنون والشذوذ والانحراف والجريمة .

وظهرت آثار التوجيه المتواصل إلى حيوانية الإنسان وماديته وسلبيته ، وإطلاق شهواته وغرائزه من كل ضابط .. ظهرت في صورة الانحلال ، واللامبالاة ، والسلبية ، وقبول الديكتاتوريات ، وحياة القطيع ، التي لا هدف لها إلا السفاد والللاقي والطعام والشراب .

وكتب على البشرية كلها أن تؤدي الضريبة فادحة صارمة ثقيلة : حربنا رعيبة ضحاياها بالملايين قتلى وجرحى ومشوهين ومعتهدين ومعذبين . وأزمات تلو أزمات .. وأزمات إذا قل الإنتاج وأزمات إذا زاد الإنتاج . أزمات إذا مال الميزان التجارى إلى العجز وأزمات إذا مال الميزان التجارى إلى الزيادة . أزمات إذا نقصت المحصولات وأزمات إذا فاضت المحصولات . أزمات إذا قل النسل وأزمات إذا زاد النسل . وتخبط من هنا وتخبط من هناك . وقلق وحيرة واضطراب وعدم استقرار . وضغط على أعصاب الناس لا تطيقه بنيتهم، فيخرون أمواتاً بالسكتة وتفجر المخ ، أو يخرون أشلاء أو مجانين ، كما لو كانت قد سلطت عليهم قوى المردة الأسطورية من حيث لا يحتسبون .. وما سلطت عليهم سوى أنفسهم . وما كان إلا نذير الله الذى لم تفتح له القلوب والأذان . «من يبدل نعمة الله من بعد ما جاءته فإن الله شديد العقاب » . . .

(البقرة : ٢١١)

«من يتبدل الكفر بالإيمان فقد ضل سوء السبيل » . . . (البقرة: ١٠٨)  
«قاتل عليهم نبأ الذى آتيناه آياتنا فانسلخ منها ، فاتبعه الشيطان فكان من الغاوين . ولو شئنا لرفعناه بها ، ولكنه أخلد إلى الأرض واتبع هواه فمثله كمثل

الكلب ، إن تحمل عليه يلهمت أو تتركه يلهمت » ...

(الأعراف : ١٧٥ - ١٧٦)

« الذين يأكلون الربا لا يقومون إلا كما يقمون الذي يخبطه الشيطان من المس . ذلك بأنهم قالوا : إنما البيع مثل الربا - وأحل الله البيع وحرم الربا - فمن جاءه موعظة من ربه فانتهى فله ما سلف ، وأمره إلى الله ، ومن عاد فأولئك أصحاب النار هم فيها خالدون . يمحق الله الربا ويربي الصدقات . والله لا يحب كل كفار أثيم » ... (البقرة : ٢٧٥ - ٢٧٦)

« يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله ، وذرروا ما بقى من الربا - إن كنتم مؤمنين - فإن لم تفعلوا فاذنوا بحرب من الله ورسوله » ... (البقرة : ٢٧٨ - ٢٧٩) « والعصر إن الإنسان لفي خسر . إلا الذين آمنوا وعملوا الصالحات وتواصوا بالحق ، وتواصوا بالصبر » ... (سورة العصر)

■ \* ■

ووأن نأخذ في عرض أقوال الشهود عن بروز آثار الحضارة المادية وتضخمها في الأمم التي وصلت إلى قمة الحضارة . . فنستوفى بهذا عناصر المأساة الأربع - كما أشرنا إليها في مقدمة هذا البحث .

وقد أخذنا شهودنا من درجات متفاوتة . ومن بينات مختلفة : منهم العالم المحقق ، المؤمن بالعلم ، المعتمد عليه في مواجهة المأساة . . ولا سواه . . ومنهم الفيلسوف الذي لا يؤمن بالدين ، ومع ذلك يرى على ضوء العقل الخطير الذي تردى فيه البشرية . . ومنهم الباحث المؤمن بالدين وبالعقل وبالعلم وبفطرة الإنسان ، العارف في الوقت نفسه بمكان كل من هؤلاء في مجال المعرفة و المجال العلاج . . ومنهم الطبيبة التي تقدر جدية الموضوع ، فتعالجه بالجذب الذي يستحقه . ومنهم الصحفى الذي لا يعنيه من المسألة إلا العرض الصحفى والتسويق والإغراء .

وقد اكتفينا بهذه الشهادات من عشرات مثلها ، لأنه لا سبيل لإثبات كل الشهادات ، واستدعاء كل الشهود ، في فصل من كتاب !

\* \* \*

يبدأ الدكتور ألكسيس كاريل شهادته بالكلام عن مخالفة البشر لما يسميه «القوانين الطبيعية» - ونسميه نحن «قوانين الفطرة التي فطر الله الناس عليها» - والعواقب التي لا بد أن يلقاها من يخالف هذه القوانين الصلبة التي لا تلين ، ولا تترك مخالفتها بلا عقوبة ، ثم يأخذ في بيان ما حل بالبشرية فعلاً من هذه العقوبة :

« قبل أن أبدأ هذا الكتاب ، كنت أدرك تماماً صعوبة هذا العمل بل استحالته تقريباً . ولكنني شرعت فيه ، لأنني كنت أعلم أن شخصاً ما لا بد لأن الناس لا يستطيعون أن يتبعوا الحضارة العصرية في عراها الحالي سيؤديه . . لأن الناس لا يستطيعون أن يتبعوا الحضارة العصرية في عراها الحالي لأنهم آخذون في التدهور والانحطاط . لقد فتنهم جمال علوم الجماد . إنهم لم يدركوا أن إحساسهم وشعورهم تتعرض للقوانين الطبيعية - وهي قوانين أكثر غموضاً وإن كانت تتساوى في الصلابة مع القوانين الدينية - كذلك فهم لم يدركوا أنهم لا يستطيعون أن يعتدوا على هذه القوانين دون أن يلاقوا جزاءهم . ومن ثم يجب أن يتعلموا العلاقات الضرورية للعالم الديني ، ولأترابهم أبناء آدم ، ولذاتهم الداخلية ، وتلك التي تتصل بأنسجتهم وعقولهم ، فإن الإنسان يعلو كل شيء في الدنيا ، فإذا انحط وتدهر ، فإن جمال الحضارة ، بل حتى عظمة الدنيا المادية لن تلبث أن تزول وتتلاشى . . هذه الأسباب كتبت هذا الكتاب » . . . ( ص ١٠ - ١١ ) .

« الإنسان نتيجة الوراثة والبيئة وعادات الحياة والتفكير ، التي يفرضها عليه المجتمع العصري . . ولقد وصفنا كيف تؤثر هذه العادات في جسمه وشعوره وعرفنا أنه لا يستطيع تكيف نفسه بالنسبة للبيئة التي خلقتها التكنولوجيا ،

وأن مثل هذه البيئة تؤدي إلى انحلاله . وأن العلم والميكانيكا ليسا مسئولين عن حاليه الراهنة ، وإنما نحن وحدنا المسؤولون . لأننا لم نستطع التمييز بين المنزع والمشروع . لقد نقضنا قوانين الطبيعة ، فارتکبنا بذلك الخطيئة العظمى ، الخطيئة التي يعاقب مرتكبها دائمًا .. إن مبادئ « الدين العلمي » والأداب الصناعية قد سقطت تحت وطأة غزو الحقيقة « البيولوجية » ... فالحياة لا تعطى إلا إجابة واحدة حينما تستاذن في السماح بارتياد الأرض المحرمة .. هي إضعاف السائل . ولهذا فإن الحضارة آخذة في الانهيار . لأن علوم الجihad قادتنا إلى أرض ليست لنا . فقبلنا هداياها بلا تمييز ولا تبصر . ولقد أصبح الفرد ضيقاً ، متخصصاً ، فاجراً ، غبياً ، غير قادر على التحكم في نفسه ومؤسساته<sup>(١)</sup> ... (ص ٣٢٢) .

١ إن الصفة الغالبة على الفرد في الحضارة العصرية هي الإفراط في النشاط الذي يوجه كله نحو الجانب العملي من الحياة . كذا يتصف الفرد بكثير من الجهل وحد معين من الذكاء . وأيضاً بنوع من الضعف العقلي ، الذي يتركه تحت تأثير البيئة التي يتفق وجوده فيها ... ويفيدو أن العقل نفسه لا يلبث أن يستسلم حينما تضعف الأخلاق » ... (ص ٣٦) .

يفيدو أن الحضارة العصرية عاجزة عن انجاب قوم موهوبين من ناحية الخيال والذكاء والشجاعة . ففي كل بلد يوجد تناقص في المستوى العقلي والأدبي لأولئك المسؤولين عن الشئون العامة » ... (ص ٣٧) . « إننا قلماً نشاهد أفراداً يتبعون مثلاً أخلاقياً أعلى في تصرفاتهم في المدنية العصرية » ... (ص ١٦٠) .

١ إن أولئك الذين يستشعرون مجرد الإحساس البدائي بالجمال في عملهم

---

(١) سبق أن اقتطفنا هذا النص في الفصل السابق وأثبتناه هنا لضرورة دلالته .

أكثر سعادة من أولئك الذين يتتجون لأن مجرد الإنتاج يمكنهم من الاستهلاك . إن الصناعة - بشكلها الحالى - حرمت العامل من الابداع والجمال» . . . (ص ١٦٢)

«إن امتناع نمو وجوه النشاط العاطفى والجمالى أو الدينى يخلق أشخاصاً في المرتبة الدنيا ذوى عقول ضعيفة غير سليمة . وبالرغم من أن التعليم العقل يهياً الآن لكل فرد ، إلا أننا ما زلنا نشاهد أمثال هؤلاء الأشخاص في كل مكان» . . . (ص ١٦٨)

«فأكثر الناس تمدينًا يظهرون شكلاً بدائياً فقط من الشعور . إنهم قادرون على العمل السهل ، الذي يؤمن حياة الفرد في المجتمع العصرى . إنهم يتتجون ويستهلكون ويرضون شهواتهم الفسيولوجية . وهم أيضاً يسرون بمشاهدة المباريات الرياضية ، والأفلام السينمائية الصبيانية الخشنة . كما يسرون حينما يتقللون بسرعة من مكان إلى آخر بدون بذل أي جهد ، وحينما يتطلعون إلى الأشياء السريعة الحركة . إنهم ناعمون ، عاطفيون ، شهوانيون ، قساة ، مجردون من الإحساس الأدبي والدينى والشعور بالجمال» . . . (ص ١٦٩)

«إن عدم التناقض في دنيا الشعور ظاهرة مميزة لعصرنا» . . . (ص ١٧٠)

«في استطاعة التفكير أن يولد أمراضًا عضوية بصفة عامة . ومن ثم فإن عدم استقرار الحياة العصرية ، والانفعال الدائم ، وانعدام الأمن ، تخلق حالات من الشعور تخلب الأضطرابات العصبية والعضوية للمعدة والأمعاء . كذا نقص التغذية ، وتسرب الجراثيم المعاوية إلى الدورة الدموية . . . والتهاب الكلى وما يصحبه من أمراض الكلى والمثانة إن هى إلا النتائج البعيدة لعدم التوازن العقلى والأدبي . . . ومثل هذه الأمراض تكاد تكون غير معروفة في الجماعات التي تحيى حياة بسيطة ، وليس على القدر الذى ذكرناه من

الانفعال ، كما أن القلق فيها غير دائم . . وبالمثل فإن الأشخاص الذين يحافظون على سلام ذاهم الباطنية ، وسط ضوضاء المدينة الحديثة محصنون ضد الأضطرابات العصبية والعضوية » . . . (ص ١٧٧)

« يجب أن يظل النشاط الفسيولوجي خارج حقل الشعور . إذ أنه لا يلبي أن يصاب بالأضطراب حينما نوليه اهتماما . ولذلك فإن « التحليل النفسي » حينما يوجه عقل المريض نحو نفسه ، قد يزيد من حالة عدم التوازن . ومن ثم فإنه من الأفضل أن يهرب الإنسان من نفسه ببذل جهد لا يشتت عقله ، بدلاً من الاستغراق في تحليل نفسه . . إذ أنها حينما توجه نشاطنا نحو غاية محددة ، نجعل وظائفنا العقلية والعضوية كاملة التناenco . لأن توحيد الرغبات وتوجيه العقل نحو غاية واحدة يتبع ضررًا من السلام الداخلي . ولكن الإنسان يشتت نفسه بالتفكير مثلما يشتتها بالعمل . . ومع ذلك فإنه يجدر به ألا يقنع بتأمل جمال المحيط أو الجبال والسحب ، وروائع ما أنتجه الفنانون والشعراء ، والمبادئ السامية التي تخوضت عنها عقول الفلاسفة ، والعمليات الحسابية التي تعبّر عن القوانين الطبيعية . . وإنها يجب عليه أيضًا أن يكون الروح التي تكافح لبلوغ مثل أدبي عال ، وتبحث عن النور في ظلمات هذا العالم ، وتسير قدماً في طريق الدين ، وتبذل نفسها لكي تفهم الأساس غير المنظور لهذا العالم . إن توحيد نشاط الشعور يؤدي إلى تناسق أعظم بين الوظائف العضوية والعقلية .

ولهذا ندر أن توجد الأمراض العصبية وأمراض التغذية ، والإجرام ، والجنون ، بين الجماعات التي تها فيها الشعور الأدبي والعقل في وقت واحد ، كما يكون الفرد أكثر سعادة في مثل هذه الجماعات » (ص ١٧٧ - ١٧٨) . « إن الحضارة لم تفلح حتى الآن في خلق بيئة مناسبة للنشاط العقل ، وترجع القيمة العقلية والروحية المنحطة لأغلب بنى الإنسان - إلى حد كبير - إلى

النماذج الموجودة في جوهره السيكلوجي . إذ أن تفوق المادة ، ومبادئ دين الصناعة حطمت الثقافة والجمال والأخلاق - كما عرفتها الحضارة المسيحية أم العلم الحديث <sup>(١)</sup> . كما أن الجماعات الاجتماعية الصغيرة التي لها شخصيتها وتقاليدها الخاصة ، تحطمت بفعل التغيرات التي طرأت على عاداتها . وقد تدهورت الطبقات المثقفة لانتشار الصحف انتشاراً واسع المدى ، كذا الأدب الرخيص ، والراديو ودور السينما . . ومن ثم فإن ازدياد الطبقة الغبية آخذ في الازدياد أكثر فأكثر ، بالرغم من كمال المناهج التي تدرس في المدارس والكليات والجامعات . . ومن العجيب أن بلاده الذهن توجد غالباً حيثما تتقدم المعرفة العلمية !

«إن أطفال وطلبة المدارس يكتون عقلهم من البرامج السخيفة التي توضع لوسائل التسلية العامة . ومن ثم فإن البيئة الاجتماعية تناهض نمو العقل بكل قوتها بدلاً من أن تعمل على هذا النمو » . (ص ١٨٤)

«كما أن الشذوذ الجنسي آخذ في الانتشار بعد أن طرحت الأداب الجنسية جانباً ، وأصبح المحللون النفسيون يستعرضون حياة الرجال والنساء الزوجية . ولم يعد هناك فرق بين الخطأ والصواب . والعدل والظلم . فالمجرمون يتمتنون بالحرية بين جمهرة السكان ، وليس هناك من يدلي اعتراضاً على وجودهم . . ولقد جعل القساوسة الدين شبهاً بالتموين لكل فرد منه قسط

---

(١) هذا التقرير عن أن المسيحية أم العلم الحديث يخالف الواقع التاريخي . فاليسجية - كما عرضتها الكنيسة - وقفت وقفة عنيفة في وجه المناهج العلمية الحديثة التي جاءت إلى أوروبا من العالم الإسلامي . وكانت هذه الوقفة من الأسباب الأصلية للفصام النكدي في أوروبا بين العلم والدين ، وبين الحياة أيضاً . . (يراجع في هذه القضية كتاب «الإسلام على مفترق الطرق» تأليف محمد أسد ، وترجمة عمر فروخ).

معين. وحطموا الأسس الغامضة ، ولكنهم لم ينجحوا في اجتذاب القوم العصريين . ومن ثم فإنهم يعطون عبئاً أصحاب الأخلاق الضعيفة في كنائسهم نصف الفارغة كل أسبوع .

«إنهم قاتلون بدور رجل البوليس الذي يؤدونه . فهم يساعدون الأغنياء ومصالحهم ، لكنهم يحفظوا إطار المجتمع الحالى ، أو يتملقون شهوات الجمهور مثلما يفعل الساسة » ! ... (ص ١٨٦ )

«ليس العقل قوياً كالجسم . ومن العجيب أن الأمراض العقلية أكثر عدداً من جميع الأمراض الأخرى مجتمعة . ولهذا فإن مستشفيات المجاذيب تتع بتزلانها ، وتعجز عن استقبال جميع الذين يجب حجزهم . . . ويقول س . م . بيرس : «إن شخصاً من كل ٢٢ شخصاً من سكان نيويورك يجب ادخاله أحد مستشفيات الأمراض العقلية بين آن وآخر » . . . وفي الولايات المتحدة تبدى المستشفيات عناناتها لعدد من ضعاف العقول يعادل أكثر من ثمانية أمثال المصدوريين . . ففي كل عام يدخل مصحات الأمراض العقلية ، وما يمثلها من المؤسسات ، حوالي ستة وثمانين ألف حالة جديدة . فإذا استمر عدد المجانين في السير على هذا المعدل ، فإن حوالي مليون من الأطفال والشبان الذين يذهبون الآن إلى المدارس والكلليات سوف يدخلون إلى المصحات عاجلاً أو آجلاً !

«ففي عام ١٩٣٢ كان عدد المجانين المدعين بالمستشفيات الحكومية ٣٤٠ ٠٠٠ بمحنون ، كما كان عدد ضعاف العقول والمصروعين المحجوزين في المصحات الخاصة ٨١٥٨٠ وكان عدد مطلقي السراح بشرط كلمة الشرف من ضعاف العقول ١٠٩٣٠ ، ولا تشمل هذه الإحصاءات الحالات العقلية التي تعالج في المستشفيات الخاصة . وعلاوة على المجانين يوجد في البلاد كلها ٥٠٠ ٠٠٠ شخص ضعاف العقول . ولقد كشف الفحص الذي تولته اللجنة

الوطنية للصحة العقلية بعنایة ، عن أن ٤٠٠ ٠٠٠ طفل على الأقل على مستوى منخفض من الذكاء ، إلى درجة أنهم لا يستطيعون الاستمرار في المدارس العامة والإفادة بما يتلقون من علم .. وحقيقة الأمر أن عدد الأفراد الذين انحطوا عقلياً أكثر من ذلك بكثير . ويقدر أن عدة مئات من الآلاف لم تشملهم الإحصاءات الرسمية ، مصابون باضطرابات نفسية <sup>(١)</sup> . وتدل هذه الأرقام على مدى استعداد شعور الرجل المتحضر للعطب ، وكيف أن مشكلة الصحة العقلية تعتبر من أهم المشاكل التي يواجهها المجتمع العصري . فإن أمراض العقل خطير داهم : إنها أكثر خطورة من السل والسرطان وأمراض القلب والكلى . بل والتيفوس والطاعون والكولييرا . فيجب أن يحسب للأمراض العقلية حسابها لا لأنها تزيد عدد المجرمين فحسب ، بل لأنها ستضعف حتى التفوق الذي تتمتع به الأجناس البيضاء <sup>(٢)</sup> حاليا .. على أنه يجب أن يكون مفهوماً أنه لا يوجد ضعاف عقول ومجانين بين المجرمين بالكثرة التي يوجدون بها بين أفراد الشعب ! صحيح أن عدداً كبيراً من يعانون من النقصان العقلية موجود في السجون . بيد أنه يجب إلا يغيب عن بالنا أن أكثر المجانين واسعى الثقاقة ، ما زالوا مطلقي السراح .

« ولا شك أن كثرة عدد مرضى الأعصاب والنفس دليل حاسم على النقص الخطير الذي تعانى منه المدينة العصرية ، وعلى أن عادات الحياة الجديدة لم تؤد مطلقاً إلى تحسين صحتنا العقلية » . . . (ص ١٨٧ - ١٨٨) .

(١) هذه كلها إحصاءات قديمة . وقد تضاعفت أكثر من مرة في هذه الفترة .

(٢) إن الذي يقلق بالرجل هو فقط الخطير على الأجناس البيضاء .. وهذه إحدى عقابيل العقلية الغربية في شقاوة البشرية . ولم يستطع الرجل العالِم الواسع الأفق أن يتخلص منها !

«هناك أشكال معينة من الحياة العصرية تؤدي مباشرة إلى الانحلال كما توجد أحوال اجتماعية عهلك الجنس الأبيض»... (ص ٢٦٤).

«إن في استطاعة الإنسان أن يتساءل بحق عها إذا كانت الشخصية العقلية لا تزال موجودة في الرجال العصريين ! بل إن بعض المراقبين يرتابون في حقيقتها فـ «تيودور دريزر» يعتبرها أسطورة خرافية ! والحقيقة أن سكان المدينة الحديثة يظهرون تشابهًا كبيرًا في ضعفهم العقلي والأدبي . فمعظم الأفراد يتسمون إلى طراز واحد . إنهم خليط من الأشخاص مضطربين الأعصاب بليدي الشعور ، مغرورين مدعومي الثقة بأنفسهم ، أصحاب قوة عضلية ، وإن كانوا سريعي التعب . يعانون حدة الدوافع الجنسية برغم ضعفهم وشذوذهم أحياناً»... (ص ٣١٦).

■ \* ■

هذه فقرات مقتضبة من شهادة دكتور كاريل خاصة «بالإنسان» عامة في الحضارة العصرية . . . وهناك جانب آخر أحبينا أن نفرده وحده . وهو شهادته فيما يختص بقضية المرأة ، وعلاقات الجنسين في هذه الحضارة ، وأخطارها على وجود الجنس البشري ، وعلى مستوى العقل والأدبي .  
ونحب أن ندعه هو يدلل بشهادته «العلمية» دون تعليق :

« علينا أن نستوثق من الكيفية التي ستؤثر بها طريقة الحياة في مستقبل الجنس . لقد كانت استجابة النساء للتتعديلات التي أدخلتها الحضارة الصناعية على عادات الأسلام سريعة قاطعة . إذ نقص معدل المواليد فوراً . وقد تبين أثر ذلك بوضوح ، كما لمست نتائجه الخطيرة في الطبقات الاجتماعية وفي الأمم التي سبقت غيرها في الارتفاع بالتقدم الذي حققته - إما مباشرة أو بطريقة غير مباشرة - بتطبيق الاكتشافات العلمية . فالتعقيم الاختياري ليس جديداً في تاريخ العالم . فقد عرف في مرحلة معينة من مراحل المدنية

السابقة . . إنَّ ظاهرة علمية نعرف دلالتها<sup>(١)</sup> . . . (ص ٣٧) .

« إن الاختلافات الموجودة بين الرجل والمرأة لا تأتي من الشكل الخاص للأعضاء التناسلية ، ومن وجود الرحم والحمل ، أو من طريقة التعليم . إذ أنها ذات طبيعة أكثر أهمية من ذلك . . إنها تنشأ من تكون الأنسجة ذاتها ، ومن تلقيح الجسم كله بمواد كيماوية محددة يفرزها المبيض . . . ولقد أدى الجهل بهذه الحقائق الجوهرية بالمدافعين عن الأنوثة ، إلى الاعتقاد بأنه يجب أن يتلقى الجنسان تعليةً واحداً ، وأن يمنحها سلطات واحدة ومسؤوليات متشابهة . . والحقيقة أن المرأة تختلف اختلافاً كبيراً عن الرجل . فكل خلية من خلايا جسمها تحمل طابع جنسها . والأمر نفسه صحيح بالنسبة لأعضائها . وفوق كل شيء بالنسبة لجهازها العصبي . فالقوانين الفسيولوجية غير قابلة للدين ، شأنها شأن قوانين العالم الكوكبي . فليس في الإمكان إحلال الرغبات الإنسانية محلها . ومن ثم فنحن مضطرون إلى قبولها كما هي . فعلى النساء أن ينميَنْ أهليتهنَّ تبعاً لطبيعتهنَّ ، دون أن يحاولنَّ تقليد الذكور . فإن دورهن في تقدم الحضارة أسمى من دور الرجال فيجب عليهنَّ ألا يتخلىن عن وظائفهنَّ المحددة» . . . (١١٤) .

« إن الأب والأم يساهمان بقدر متساوٍ في تكوين نواة البوية ، التي تولد كل خلية من خلايا الجسم الجديد . ولكن الأم تهب علامة على نصف المادة النسوية كل البروتوبلازم المحيط بالنواة . . وهكذا تلعب دوراً أهم من الأب في تكوين الجنين» . . . (ص ١١٥) .

« إن دور الرجل في التناسل قصير الأمد . أما دور المرأة فيطول إلى تسعه

---

(١) لعله يشير إلى ما وقع من هذا في أواخر أيام الحضارة الإغريقية ، وأواخر أيام الحضارة الرومانية . وأدى في كلتا الحالتين إلى سقوطها واندثارها !

أشهر . وفي خلال هذه الفترة يغذى الجنين بمواد كيماوية ترشع من دم الأم من خلال أغشية الخلاص . وبينما تقد الأم جنينها بالعناصر التي تتكون منها أنسجته فإنها تتسلم مواد معينة تفرزها أعضاء الجنين . وهذه المواد قد تكون نافعة وقد تكون خطيرة . فحقيقة الأمر أن الجنين ينشأ تقريرياً من الأب مثلما ينشأ من الأم . فإن غلوقاً من أصل غريب - جزئياً - قد اخذه له مأوى في جسم المرأة . فتتعرض المرأة لتأثيره خلال فترة الحمل . وقد تنسجم المرأة في بعض الأحيان بواسطة جنينها ، كما أن أحواها الفسيولوجية والسيكولوجية تعدل به دائرياً . . وعلى أي حال يبدو أن النساء - من بين الثديات - هن فقط اللائي يصلن إلى نموهن الكامل بعد حمل أو اثنين . كما أن النساء اللائي لم يلدنه لسن متزandas توازننا كاملاً كالوالدات . فضلاً عن أنهن يصبحن أكثر عصبية منهـن . . صفة القول إن وجود الجنين ، الذي تختلف أنسجته اختلافاً كبيراً عن أنسجة الأم ، بسبب صغرها ، ولأنها - جزئياً - من أنسجة زوجها ، تحدث أثراً كبيراً في المرأة . إن أهمية وظيفة الحمل والوضع بالنسبة للأم لم تفهم حتى الآن إلى درجة كافية . مع أن هذه الوظيفة لازمة لاكتهـال نمو المرأة . . ومن ثم فمن سخـف الرأـي أن نجعل المرأة تـنـكـر للأـمـومة . ولـذـا يـجـبـ أـلاـ تـلـقـنـ الفتـاةـ التـدـرـيـبـ العـقـلـيـ والمـادـيـ ، ولاـ أـنـ تـبـثـ فـيـ نـفـسـهاـ المـاطـامـعـ التـيـ يـتـلـقـاـهـاـ الـفـتـيـانـ وـتـبـثـ فـيـهـمـ . . يـجـبـ أـنـ يـبـذـلـ المـرـبـونـ اـهـتـاماـ شـدـيـداـ لـلـخـصـائـصـ الـعـضـوـيـةـ وـالـعـقـلـيـةـ فـيـ الذـكـرـ وـالـأـنـثـىـ . كـذـاـ لـوـظـائـفـهـاـ الطـبـيـعـيـةـ . فـهـنـاكـ اختـلـافـاتـ لاـ تـنـقـضـ بـيـنـ الـجـنـسـيـنـ . ولـذـلـكـ فـلـاـ مـانـاصـ مـنـ أـنـ تـحـسـبـ حـسـابـ هـذـهـ الاـخـلـافـاتـ فـيـ إـنـشـاءـ عـالـمـ مـتـمـدـلـينـ » ( ١١٦ - ١١٧ ) .

« أليس من العجيب أن برامج تعليم البنات لا تشتمل بصفة عامة على أية دراسة مستفيضة للصغار والأطفال ، وصفاتهم الفسيولوجية والعقلية؟ يجب أن تعاد للمرأة وظيفتها الطبيعية التي لا تشتمل على

الحمل فقط . بل أيضاً على رعاية صغارها » . (٣٦٨-٣٦٩) .  
وأخيراً :

« من المعروف أن الإفراط الجنسي يعرقل النشاط العقلي . ويبدو أن العقل يحتاج إلى وجود عدد جنسي حسنة النمو ، وكتب مؤقت للشهوة الجنسية ، حتى يستطيع أن يبلغ منتهى قوته . . ولقد أكد فرويد ، عن حق ، الأهمية القصوى للدوافع الجنسية في وجوه نشاط الشعور . ومع ذلك فإن ملاحظاته تتعلق بالمرضى على الأخص . ومن ثم يجب ألا تعمم استنتاجاته بحيث تشمل الأشخاص العاديين ، وبخاصة أولئك الذين وهبوا جهازاً عصبياً قوياً ، وسيطرة على أنفسهم . . وبينما يصبح الضعفاء ، المعتلوا الأعصاب ، غير المترزين ، أكثر شذوذًا عندما تكتب شهوتهم الجنسية ، فإن الأقوباء يصيرون أكثر قوة ، بممارسة هذا الشكل من الرزد <sup>(١)</sup> . . . (١٧٤ ص) »

\* \* \*

ولنأخذ شهادة « ول دبورانت » الكاتب الأمريكي المفلسف . . وهو رجل لا يمكن أن يقال إنه من أعداء هذه الحضارة . فهو شديد الإعجاب بالتقدم الذي تمثله هذه الحضارة في مجموعها . وهو يبدو معارضًا للدين في جملته ، كما أنه ظاهر العداء للإسلام بصفة خاصة . . وقد نشرت له مؤسسة فرنكلين ترجمة جزء من كتابه « مباحث الفلسفة » ونشرت له جامعة الدول العربية ترجمة أجزاء من كتابه قصة الحضارة . ويستطيع قارئ اللغة العربية أن يلاحظ موقفه هذا من الإعجاب بهذه الحضارة في جملتها ، كما يلاحظ موقفه من الدين جملة ، وعداءه الظاهر للإسلام خاصة .

---

(١) هذا ما يقول عالم متخصص . أما جهلاء الصحفيين عندنا ، وكتاب القصص الجنسي ، ومجلات الإغراء الرخيص ، فتوحى كلها للشبان أن يفرغوا طاقتهم الجنسية ليحصلوا على الراحة والاستقرار !!!

ومع هذا كله فهو يؤدى هذه الشهادة عن هذه الحضارة في كتابه « مباحث الفلسفة » :

« وثقافتنا اليوم سطحية ، ومعرفتنا خطرة ، لأننا أغنياء في الآلات فقراء في الأغراض . وقد ذهب اتزان العقل الذي نشأ ذات يوم من حرارة الإيمان الديني ، وانتزع العلم من الأسس المتعالية لأخلاقياتنا ، ويندو العالم كله مستغرقاً في فردية مضطربة تعكس تجزؤ خلقنا المضطرب . إننا نواجه مرة أخرى تلك المشكلة التي أفلقت بالسقراط ، نعني : كيف نهتدى إلى أخلاق طبيعية تخل محل الزواجر العلوية التي بطل أثراها في سلوك الناس ؟ إننا نبدد تراثنا الاجتماعي بهذا الفساد الماجن من جهة ، وبهذا الجنون الشوري من جهة أخرى ، حين نفقد الفلسفة التي بدونها نفقد هذه النظرة الكلية التي توحد الأغراض ، وترتباً سلم الرغبات . إننا نهجر في لحظة مثاليتنا السلمية ونلقى بأنفسنا في هذا الانتحار الجماعي للحرب . وعندنا مائة ألف سياسي ، وليس عندنا « رجل حكم » واحد . إننا نطوف حول الأرض بسرعة لم يسبق لها مثيل . ولكتنا لا نعرف إلى أين نذهب ، ولم نفك في ذلك ، أو هل نجد هناك السعادة الشافية لأنفسنا مضطربة . إننا نهلك أنفسنا بمعرفتنا التي أسكرتنا بخمر القوة . ولن ننجو منها بغير الحكمة <sup>(١)</sup> . . . ( ص ٦ - ٧ ج ١ ) .

(١) يلاحظ هنا اعترافه بأن حرارة الإيمان الديني قد أوجدت « اتزان العقل » وأن هذا الاضطراب كله الذي يصفه إنها نشأ من تنحية الزواجر العلوية . . . ومع هذا فهو يهاجم الدين جملة والإسلام بصفة خاصة في ثنايا كتابه ! وبهذا يريد أن يستبدل الدين ؟ بالفلسفة أو كما يسميها الحكمة ! والأرض لم تخل من الفلسفة في أي عصر ، ولكنها لم تقم أبداً مقام الإيمان الديني في قيادة المجتمع إلى التوازن ، وإلى التسامي الخلقي . كذلك يلاحظ تشبيهه المغرض للدين الذي شردوا عنه بالوثنية التي كانت قبل سقراط ، والتي انهارت فأنشأت لعصر سقراط تلك المشكلة التي يتحدث عنها . فالتسوية بين الديانات السماوية والوثنية الإغريقية لا تعبّر إلا عن الهوى .

واختراع موانع الحمل وذريعها هوالسبب المباشر في تغير أخلاقنا . فقد كان القانون الأخلاقي قد يقيـد الصلة الجنسية بالزواج ، لأن النـكاح كان يؤدي إلى الأمـة بحيث لا يمكن الفصل بينـها ، ولم يكن الوالـد مـسؤـلاً عن ولـده إلا بطـريق الزـواج . أما الـيـوم فقد انـحلـتـ الرابـطةـ بينـ الـصلةـ الجنسـيةـ وبينـ التـنـاسـلـ ، وـخـلـقـتـ مـوقـفـاـ لمـ يـكـنـ آـبـاؤـنـاـ يـتـوقـعـونـهـ ، لأنـ جـمـيعـ الـعـلـاقـاتـ بينـ الـرـجـالـ وـالـنـسـاءـ آـخـذـهـ فيـ التـغـيـرـ نـتـيـجـةـ هـذـاـ العـاـمـلـ . وـيـجـبـ عـلـىـ القـانـونـ الـأـخـلـاقـيـ فـيـ الـمـسـتـقـبـلـ أـنـ يـدـخـلـ فـيـ حـسـابـهـ هـذـهـ التـسـهـيلـاتـ الـجـدـيـدةـ التـيـ جـاءـتـ بـهـاـ الـأـخـرـاعـاتـ لـتـحـقـيقـ الرـغـبـاتـ الـمـتـأـصـلـةـ ! ... (صـ ١٢٥ـ جـ ١ـ).

«فـيـةـ المـدـنـيـةـ تـفـضـيـ إـلـىـ كـلـ مـثـبـطـ عنـ الزـواـجـ ، فـيـ الـوقـتـ الـذـيـ تـقـدـمـ فـيـهـ إـلـىـ النـاسـ كـلـ باـعـثـ عـلـىـ الـصـلـةـ جـنـسـيـةـ وـكـلـ سـبـيلـ يـسـهـلـ أـدـاءـهـاـ . وـلـكـنـ النـمـوـ جـنـسـيـ يـتـمـ مـبـكـرـاـ عـلـىـ كـانـ مـنـ قـبـلـ ، كـمـ يـتأـخـرـ النـمـوـ الـاـقـتـصـادـيـ . فـإـذـاـ كـانـ قـمـعـ الرـغـبـةـ شـيـئـاـ عـمـلـيـاـ وـمـعـقـلـاـ فـيـ ظـلـ النـظـامـ الـاـقـتـصـادـيـ الزـرـاعـيـ ، فـإـنـهـ الـآنـ يـبـدـوـ أـمـرـاـ عـسـيـراـ وـغـيرـ طـبـيعـيـ فـيـ حـضـارـةـ صـنـاعـيـةـ أـجـلـتـ الزـواـجـ حـتـىـ بـالـنـسـبـةـ لـلـرـجـالـ حـتـىـ لـقـدـ يـصـلـ إـلـىـ سـنـ الـثـلـاثـيـنـ . وـلـاـ مـفـرـ مـنـ أـنـ يـأـخـذـ الـجـسـمـ فـيـ الـثـورـةـ ، وـأـنـ تـضـعـفـ الـقـوـةـ عـلـىـ ضـبـطـ النـفـسـ عـلـىـ كـانـ فـيـ الزـمـنـ الـقـدـيمـ ، وـتـصـبـعـ الـعـفـةـ التـيـ كـانـتـ فـضـيـلـةـ مـوـضـعـاـ لـلـسـخـرـيـةـ ، وـتـخـتـفـيـ الـحـيـاءـ الـذـيـ كـانـ يـضـفـيـ عـلـىـ الـجـهـالـ جـهـالـاـ ، وـيـفـاخـرـ الـرـجـالـ بـتـعـدـادـ خـطـاـيـاهـمـ ، وـتـطـالـبـ النـسـاءـ بـحـقـهـاـ فـيـ مـغـامـرـاتـ غـيرـ مـحـدـودـةـ عـلـىـ قـدـمـ الـمـساـوـةـ مـنـ الـرـجـالـ ، وـيـصـبـحـ الـاتـصالـ قـبـلـ الزـواـجـ أـمـرـاـ مـأـلـوـفـاـ ، وـتـخـتـفـيـ الـبـغـاـيـاـ مـنـ الشـوـارـعـ بـمـنـافـسـةـ الـهـاوـيـاتـ لـاـ بـرـقـابـةـ الـبـولـيـسـ . لـقـدـ تـمـزـقـتـ أـوـصـالـ الـقـانـونـ الـأـخـلـاقـيـ الزـرـاعـيـ ، وـلـمـ يـعـدـ

الـعـالـمـ الـمـدـنـيـ يـحـكـمـ بـهـ (١ـ) ... (صـ ١٢٦ـ ١٢٧ـ).

(١ـ) يـلـاحـظـ مـيـلـهـ . وـهـوـ أـمـرـيـكـيـ . إـلـىـ اـعـتـارـ تـوـاعـدـ الـذـهـبـ الـمـارـكـيـ فـيـ التـفـسـيرـ الـاـقـتـصـادـيـ لـلـتـارـيـخـ . وـقـدـ دـفـعـهـ هـرـوبـهـ مـنـ الـدـيـنـ إـلـىـ هـذـاـ الـمـأـزـقـ . فـهـوـ لـاـ يـرـيدـ أـنـ يـعـرـفـ أـنـ =

«ولستا ندرى مقدار الشر الاجتماعى الذى يمكن أن نجعل تأخير الزواج مسئولاً عنه . ولا في أن بعض هذا الشر يرجع إلى ما فينا من رغبة في التعدد لم تهذب ، لأن الطبيعة لم تهذبنا للاقتصار على زوجة واحدة . ويرجع بعضها إلى وراء المتزوجين الذين يؤثرون شراء متعة جنسية جديدة على الملل الذى يحسونه في حصار قلعة مستسلمة . ولكن معظم هذا الشر يرجع في أكبر الظن في عصرنا الحاضر إلى التأجيل غير الطبيعي للحياة الزوجية . وما يحدث من إباحة بعد الزواج فهو في الغالب ثمرة التعود قبله . وقد نحاول فهم العلل الحيوية والاجتماعية في هذه الصناعة المزدهرة ، وقد تجاوز عنها باعتبار أنها أمر لا مفر منه في عالم خلقه الإنسان <sup>(١)</sup> . وهذا هو الرأى الشائع لمعظم المفكرين في الوقت الحاضر . غير أنه من المخجل أن نرضى في سرور عن صورة نصف مليون فتاة أمريكية يقدمن أنفسهن ضحايا على مذبح الإباحية ، وهى ت تعرض علينا في المسارح وكتب الأدب المكشوف ، تلك التى تحاول كسب المال باستغاثة الرغبة الجنسية في الرجال والنساء المحروميين ، وهم في حمى الزواج ورعايتها للصحة .

«ولا يقل الجانب الآخر من الصورة كآبة . لأن كل رجل حين يؤجل الزواج يصاحب فتيات الشوارع من يتسكن في ابتدال ظاهر . ويجد الرجل لإرضاء غرائزه الخاصة في هذه الفترة من التأجيل نظاماً دولياً مجهزاً بأحدث التحسينات ، ومنظماً بأسمى ضروب الإدارة العلمية . ويبدو أن العالم قد ابتدع كل طريقة يمكن تصورها لإثارة الرغبات وإشباعها» . . .

ص (١١٧ - ١١٨) .

= شرودهم عن الدين هو الذى أدى بهم إلى هذه الفوضى . . إنها هو مجرد الانتقال من العهد الزراعى إلى العهد الصناعى !!!

(١) هذا في الحقيقة هو السر . «في عالم خلقه الإنسان » في معزل عن الله وملائكة وهذا هو سبب البلاء .

« وأكبر الظن أن هذا التجدد في الإقبال على اللذة ، قد تعاون أكثر مما نظن مع هجوم داروين على المعتقدات الدينية . وحين اكتشف الشبان والفتيات - وقد أكسبهم المال جرأة - أن الدين يشهر بعذابهم التمسوا في العلم ألف سبب وسبب للتشهير بالدين . وأدى التزمر في حجب الحياة الجنسية والزهد فيها إلى رد فعل في الأدب وعلم النفس صور الجنس مرادفاً للحياة . وقد كان علماء اللاهوت قد يجادلون في مسألة لس يد الفتاة أ يكون ذنبًا ؟ أما الآن فلنا أن ندهش ونقول : أليس من الإجرام أن نرى تلك اليد ولا نقبلها ؟ لقد فقد الناس الإيمان وأخذوا يتوجهون نحو الفرار من الخدر القديم إلى التجربة الطائشة » . . . (ص ١٣٤) .

« وكانت الحرب العظمى الأولى آخر عامل في ظل هذا التغيير . ذلك أن تلك الحرب قوضت تقاليد التعاون والسلام المتركتين في ظل الصناعة والتجارة ، وعادت الجنود الوحشية والإباحية . حتى إذا وضعت الحرب أوزارها عادآلاف منهم إلى بلادهم فكانوا بؤرة للفساد الخلقي . وأدت تلك الحرب إلى رخص قيمة الحياة بكثرة ما أطاحت من رءوس ، ومهدت إلى ظهور العصابات والجرائم القائمة على الإضطرابات النفسية ، وحطمت الإيمان بالعناية الإلهية ، وانتزعت من الضمير سند العقيدة الدينية <sup>(١)</sup> . وبعد انتهاء معركة الخير والشر بها فيها من مثالية ووحدة ، ظهر جيل مخدوع وألقى بنفسه في أحضان الاستهتار والفردية والانحلال الخلقي . وأصبحت الحكومات في واد والشعب في واد آخر ، واستأنفت الطبقات الصراع فيها بينها ، واستهدفت

---

(١) يُعرف هنا بسوء الأثر الذي أحدثه تحطيم الإيمان بالعناية الإلهية وانتزاع سند العقيدة الدينية من الضمير . بينما هو في كتابه كله لا يستهدف غرضاً أظهر من تحطيم الإيمان بالعناية الإلهية وانتزاع سند العقيدة الدينية من الضمير ، والزراية على الإيمان بالغيب وعلى الزواجر العلوية !!!

الصناعات الريع ، بصرف النظر عن الصالح العام ، وتجنب الرجال الزواج خشية مسئوليته ، وانتهى الأمر بالنساء إلى عبودية خاملة ، أو إلى طفليات فاسدة . ورأى الشباب نفسه وقد منع حريات جديدة تحميه الاختزاعات من نتائج المغامرات النسائية في الماضي<sup>(١)</sup> وتحوطه من كل جانب ملايين المؤثرات الجنسية في الفن والحياة . . .

(ص ١٣٥ - ١٣٦) .

« لما كان اليوم هو عصر الآلة ، فلا بد أن يتغير كل شيء . فقد قل أمن الفرد في الوقت الذي نما فيه الأمن الاجتماعي . وإذا كانت الحياة الجنسانية أعظم أمناً مما كانت ، فالحياة الاقتصادية مثقلة بألف مشكلة معقدة ، مما يجعل الخطر جائياً كل لحظة . أما الشباب الذي أصبح أكثر إقداماً وأشد غروراً من قبل ، فهو عاجز مادياً ، وجاهل اقتصادياً إلى حد لم يسبق له مثيل . ويقبل الحب فلا يجرؤ الشباب على الزواج وجيوبه صفر من المال . ثم يطرق الحب مرة أخرى وباب القلب أكثر ضعفاً ( وقد مرت السنوات ) ومع ذلك لم تمتلئ الجيوب بها يكفي للزواج . ثم يقبل الحب مرة أخرى أضعف حيوية وقوه عنها كان من قبل ( وقد مرت سنوات ) فيجد الجيوب عامرة ، فيحتفل الزواج بموت الحب .

« حتى إذا ستمت فتاة المدنية الانتظار اندفعت بما لم يسبق له مثيل في تيار المغامرات الراهية . فهي واقعة تحت تأثير إغراء مخيف من الغزل والتسلية وهدايا من الجوارب وحفلات من الشمبانيا في نظير الاستمتاع بالمباهج

---

(١) يشير إلى وسائل منع الحمل والوقاية من الأمراض السرية . الأمان اللذان وفرتهما الحضارة !

الجنسية . وقد ترجع حرية سلوكها في بعض الأحيان إلى انعكاس حريتها الاقتصادية . فلم تعد تعتمد على الرجل في معاشها ، وقد لا يقبل الرجل على الزواج من امرأة برعـت مثلـه في فنـون الحـب . فـقدرـتها عـلـى كـسـب دـخـل حـسـن هو الـذـى يـجـعـل الـزـوـج مـتـظـرـاً مـتـرـدـداً ، إـذ كـيـف يـمـكـن أـن يـكـفـي أـجـرـه المـتـواـضـع لـلـإـنـفـاق عـلـيـهـا مـعـاً فـي مـسـتـوـاهـماـ الـحـاضـر مـنـ الـمـعـيـشـة ؟

« وأخيراً تجد الرفيق الذي يطلب يدها للزواج ، ويعقد عليها لا في كنيسة . لأنـها منـ أـحـرـارـ الـفـكـرـ الـذـينـ أـخـدـواـ عـنـ الـدـيـنـ ، وـلـمـ يـعـدـ لـلـقـانـونـ الـخـلـقـيـ الـذـيـ ظـلـ جـائـيـاـ عـلـىـ إـيمـانـهـاـ الـمـهـجـورـ أـثـرـ فـقـلـيـهـاـ . إـنـهـاـ يـتـزـوـجـانـ فـيـ قـبـوـ الـمـكـبـ الـبـلـدـيـ (ـالـذـىـ يـفـوحـ مـنـهـ عـبـرـ السـاسـةـ)ـ وـيـسـتـمـعـانـ إـلـىـ تـعـاوـيـذـ الـعـمـدةـ . إـنـهـاـ لـاـ يـرـتـبـطـانـ بـكـلـمـةـ الـشـرـفـ ، بـلـ بـعـقـدـ مـنـ الـمـصـلـحـةـ ، هـمـاـ الـحـرـيـةـ فـيـ أـىـ وـقـتـ فـيـ التـحـلـلـ مـنـهـ . فـلـاـ مـرـاسـيمـ مـهـيـةـ ، وـلـاـ خـطـبـةـ عـظـيـمـةـ ، وـلـاـ مـوـسـيـقـىـ رـائـعـةـ ، وـلـاـ عـمـقـ وـلـاـ نـشـوـةـ فـيـ الـأـنـفـعـالـ تـحـيلـ الـفـاظـ وـعـوـدـهـمـ إـلـىـ ذـكـرـيـاتـ لـاـ تـحـيـىـ مـنـ صـفـحـةـ الـذـهـنـ . ثـمـ يـقـبـلـ أـحـدـهـاـ صـاحـبـهـ ضـاحـكاـ وـيـتـوـجـهـانـ إـلـىـ الـبـيـتـ فـيـ صـحـبـ .

إـنـهـ لـيـسـ بـيـتـاـ ! فـلـيـسـ ثـمـةـ كـوـخـ يـتـظـرـرـ التـرـحـيـبـ بـهـاـ أـنـشـئـ وـسـطـ الـحـشـائـشـ النـضـرـةـ وـالـأـشـجـارـ الـظـلـلـيـةـ ، وـلـاـ حـدـيـقـةـ تـبـتـ لـهـاـ الزـهـورـ وـالـخـضـرـاءـاتـ الـتـىـ يـشـعـرـانـ بـأـنـهـاـ أـبـهـىـ وـأـحـلـ لـأـنـهـاـ مـنـ زـرـعـ أـيـدـيـهـاـ . بـلـ يـجـبـ أـنـ يـخـفـيـاـ أـنـفـسـهـاـ خـجـلاـ كـأـنـهـاـ فـيـ زـنـانـةـ سـجـنـ ، فـيـ حـجـرـاتـ ضـيـقـةـ لـاـ يـمـكـنـ أـنـ تـسـتـبـقـيـهـاـ فـيـهاـ طـوـيـلـاـ ، وـلـاـ يـعـيـانـ بـتـحـسـيـنـهـاـ وـتـزـيـنـهـاـ بـهـاـ يـعـرـبـ عـنـ شـخـصـيـتـهـاـ . لـيـسـ هـذـاـ مـسـكـنـ شـيـنـاـ رـوـحـيـاـ كـالـبـيـتـ الـذـىـ كـانـ يـتـخـذـ مـظـهـرـاـ وـيـكـسـبـ رـوـحـاـ قـبـلـ ذـلـكـ بـعـشـرـيـنـ عـامـاـ (ـالـكـتـابـ مـكـتـوبـ سـنـةـ ١٩٢٩ـ)ـ بـلـ بـجـرـدـ شـيـءـ مـادـيـ فـيـهـ مـنـ الـحـفـافـ وـالـبـرـودـةـ مـاـ تـجـدـهـ فـيـ مـارـسـتـانـ . فـهـوـ يـقـومـ وـسـطـ الـضـوـضـاءـ وـالـحـجـارـةـ وـالـحـدـيدـ حـيـثـ لـاـ يـنـفـذـ إـلـيـهـ رـبـيعـ ، لـاـ يـبـتـ لـهـاـ الصـيفـ الزـرـعـ النـضـرـ بـلـ سـيـلـاـ

من المطر . ولا يريان مع ورود الخريف قوس قزح في السماء أو أى ألوان على أوراق الشجر ، بل المتابع والذكريات الحزينة .

« وتصاب المرأة بخيبة أمل . فهي لا تجد في هذا البيت شيئاً يجعل جدرانه تحتمل في الليل والنهار ، ولا تلبث إلا قليلاً حتى تهجره في كل مناسبة ولا تعود إليه إلا قبل مطلع الفجر . وينجيب أمل الرجل ، فهو لا يستطيع أن يتجلو في أنحاء هذا البيت ، يعزى شعوره ببنائه وإصلاحه ما تصاب به أصابعه من دق المطارق . ويكتشف بعد قليل أن هذه الحجرات تشبه تمام الشبه تلك التي كان يعيش فيها وهو أعزب ، وأن علاقاته مع زوجته تشبه شبيهاً عادياً تلك العلاقات غير البريئة التي كان يعقدها مع المستهترات من النساء . فلا جديد في هذا البيت ، وليس فيه ما ينمو ، ولا يعزق سكون الليل صوت الرضيع ، ولا يملأ مرح الأطفال النهار بهجة ، ولا أذرع بضة تستقبل الزوج عند عودته من العمل وتحتفظ وطاته . إذ أين يمكن أن يلعب الطفل ؟ وكيف يمكن للزوجين تخصيص حجرة أخرى للأطفال وتوفير العناية بهم وتعليمهما سنين طويلة في المدينة ؟ والفتنة فيها يظننان أفضل جوانب الحب . . فيعتمدان منع النسل . . إلى أن يقع بينهما الطلاق ١

« ولما كان زواجهما ليس زواجاً بالمعنى الصحيح - لأنه صلة جنسية لا رباط أبوبة - فإنه يفسد لفقدانه الأساس الذي يقوم عليه ، ومقومات الحياة . يموت هذا الزوج لانفصاله عن الحياة وعن النوع . وينكمش الزوجان في نفسيهما وحيدين كأنهما قطعتان متفصلتان . وتنتهي الغيرة الموجودة في الحب إلى فردية يعيثها ضغط حياة المساحر . وتعود إلى الرجل رغبته الطبيعية في التنويع ، حين تؤدي الألفة إلى الاستخفاف . فليس عند المرأة جديد تبذله أكثر مما بذلت (ص ٢٢٣-٢٢٥) .

ولندع غيرنا من الذين يعرفون بخبرونا عن نتائج تجاربنا . أكبر الفتن أنها لن تكون شيئاً نرحب فيه أو نريده . فتعن غارقون في تيار من التغيير، سيحملنا بلا ريب إلى نهايات محتومة لا حيلة لنا في اختيارها . وأى شيء قد يحدث مع هذا الفيضان الجارف من العادات والتقاليد والنظم ، فالآن وقد أخذ البيت في مدننا الكبرى في الاختفاء ، فقد فقد الزواج القاصر على واحدة جاذبيته الهامة . ولا ريب أن زواج المتعة سيظفر بتأييد أكثر فأكثر حيث لا يكون النسل مقصوداً . وسيزداد الزواج الحر ، مباحاً كان أم غير مباح . ومع أن حريتها إلى جانب الرجل أميل ، فسوف تعتبر المرأة هذا الزواج أقل شرداً من عزلة عقيبة تقضيها في أيام لا يغاظها أحد . سينهار « المستوى المزدوج » وستخت المرأة الرجل بعد تقليده في كل شيء على التجربة قبل الزواج . سينمو الطلاق ، وتزدحم المدن بضحايا الزيجات المحطمة . ثم يصاغ نظام الزواج بأسره في صور جديدة أكثر سماحة . وعندما يتم تصنيع المرأة ، ويصبح ضبط الحمل سراً شائعاً في كل طبقة ، يضحي الحمل أمراً عارضاً في حياة المرأة ، أو تخل نظم الدولة الخاصة بتربية الأطفال محل عنابة البيت . . . وهذا كل شيء ! <sup>(١)</sup> . (ص ٢٣٥-٢٣٦) .

\* \* \*

والآن نسمع شهادة الأستاذ أبي الأعلى المودودي في بعض جوانب هذه الحضارة ، وما أنسانه من آثار تنطوى على تهديد مدمر للحياة الإنسانية ذاتها فضلاً على الخصائص الإنسانية :

من كتاب « الحجاب » :

---

(١) يلاحظ أن هذا كله قد تم في أمريكا كما توقع الكاتب ، وأن هذا البلاء يزحف علينا زحفاً نكداً كثيناً .

«إن أساطين الفلسفة والأدب وأقطاب العلوم الطبيعية الذي رفعوا لواء الإصلاح في القرن الثامن عشر ، كانوا - كما سبق لنا الإشارة إليه - يجاهدون نظاماً للتمدن فيه أنواع من القيود والسدود ، وفيه صلابة من غير مرونة ، وعسر من غير يسر ، طافحًا بالتقاليد التي لا يقبلها الطبع والضوابط الجامدة ، والطرق المناقضة للفطرة والعقل . وزاد طينه بلة انحطاط القوم المتواصل على طول القرون فجعله عقبة كأداء في كل طريق للرقي . فبجانب كانت النهضة العلمية والعلقانية الجديدة تبعث في نفوس الطبقة المتوسطة أشد الميل إلى التقدم والنبوغ بالعمل والاجتهداد الذاتي . وبجانب آخر كانت على رءوسهم طبقة الأمراء والزعماء الدينيين تبالغ في شدّهم بالأغلال التقليدية . فمن الكنيسة إلى الجنديّة والقضاء ، ومن قصور الإمارة إلى المزارع ودور التجارة . كل شعبة من شعب الحياة ، وكل مؤسسة للتنظيمات الاجتماعية ، كانت تجري على نظام يتبع لبعض الطبقات المخصوصة بحجّة امتيازاتها القديمة وحقوقها التوارثية ، أن تعسف وتجور على من لا يتمى إليها من العاملين الناهضين ، فتذهب بثمار أعمالهم ، وتستأثر بتاج مواهبهم وكفاءاتهم . فكل محاولة يقوم بها القائمون لإصلاح تلك الحال كانت تُخيب وتُفشل ، بِإِزَاءَ أَثْرَ الطبقات المسيطرة وجهاً لها . . .

«هذه الأسباب كلها غدت الطبقات الناشدة للإصلاح تثور في نفوسهم مع الأيام ثائرة الانقلاب الجائحة ، حتى غلبت عليهم وعمتهم ، آخر الأمر ، نزعات البغي والثورة على هذا النظام الاجتماعي بجميع شعبه وأجزائه . . وراج بين الناس نظرية متطرفة في الحرية الشخصية ، ترمي إلى إعطاء الفرد الحرية التامة ، والإباحية المطلقة بِإِزَاءَ المجتمع . فأصبحوا ينادون بأنه يجب أن يكون للفرد الحق المطلق في عمل ما يشاء ، والحرية الكاملة في ترك ما يشاء ، وليس للمجتمع أن يتزعزع منه الحرية الشخصية . . الخ» (ص ٦٠ - ٦١) .

« ومن غرائب الاتفاق أنه قد واتت هذا الانقلاب الفكري - وهو في صدر شبابه - أسباب تمدنية أخرى . ففي هذا العصر قامت الثورة الصناعية الشهيرة، وأعقبتها تغيرات هامة في الحياة الاقتصادية ، كان من آثارها المترتبة على الحياة التمدنية ما هو عون على تحويل وجهة سير الاجتماع الحديث إلى حيث ت يريد الأداب الانقلابية أن تحوّلها . وذلك أن تصور الحرية الشخصية ، الذي نشأ عليه النظام الرأسمالي ، جاءت الاحتراعات الميكانيكية ، وإمكانات وفرة الإنتاج الصناعي (Mass Production) تحكمه وتنمويه . فأقامت الطبقات الرأسمالية مؤسسات صناعية وتجارية إلى مدن عاصمة ، أصبح ينجر إليها من القرى والأرياف أضعاف الملايين من النفوس . وغلت تكاليف الحياة غلاء فاحشا ، وارتفعت أسعار الحاجيات للحياة ، من المطعم والملابس والمسكن ، إلى ما فوق طاقة العامة زد على ذلك أن أضيف إلى حاجات الحياة ما لا يحصى من وسائل المعيشة المتتجددة لأسباب راجع بعضها إلى ارتفاع التمدن وبعضها إلى مساعي أهل الثروة .

« ولكن النظام الرأسمالي لم يوزع الثروة بين الناس بما يكفل للجميع وسائل الحصول على تلك المتع واللذات ، وأدوات الزينة والزخرفة التي أدخلتها في لوازم الحياة . بل هو لم يهتم للعامة من وسائل المعاش ما يسدون به عوزهم بسهولة من حاجات الحياة الحقيقة - وهي السكنى والطعام واللباس - في تلك المدن التي قد زج بهم إليها ..

« كان من نتائج ذلك كله أن أصبحت المرأة كلاً على زوجها ، وأصبح الولد عيناً على أبيه ، وتعذر على كل فرد أن يقيم أود نفسه ، فضلاً عن أن يعول غيره من المتعلقين به . وقضت الأحوال الاقتصادية أن يكون كل واحد من أفراد المجتمع عاملًا مكتسبًا . فاضطررت جميع طبقات النساء - من الأبكار والأيامى والثبيات - أن يخرجن من بيوتهن لكسب الرزق رويدًا .

« ولما كثر بذلك اختلاط الصنفين ، واحتكاك الذكور والإناث ، وأخذت تظهر عواقبه الطبيعية في المجتمع ، تقدم هذا التصور للحرية الشخصية ، وهذه الفلسفة الجديدة للأخلاق ، فهذا من قلق الآباء والبنات ، والأخوة والأخوات ، والبعلة والزوجات ، وجعل نفوسهم المضطربة تطمئن إلى أن الذي هو واقع أمام أعينهم ، لا يأس به ، فلا يوجسوا منه خيفة ، إذ هو ليس هيوطاً وتردياً ، بل هو نهضة وارتقاء (Emancipation) وليس فساداً خلقياً ، بل هو عين اللذة والسعادة التي يجب أن يقتنيها المرء في حياته ، وأن هذه الهاوية التي يدفع بهم إليها الرأسالي ، ليست بهاوية النار ، بل هي جنة تجري من تحتها الأنهر »<sup>(١)</sup> .

« وما وقف الأمر عند هذا الحد . بل جاء النظام الرأسالي الذي دفعت قواعده على هذا التصور للحرية الشخصية ، فمنع الفرد حقاً مطلقاً من كل قيد أو شرط في اكتساب الثروة بكل ما أمكنه من الطرق . وتبعه فلسفة الأخلاق فأباحت له كل وسيلة يمكن أن تتخذ لجمع الأموال ، وإن كان إثراء الفرد الواحد بتلك الوسائل والطرق مهلكة أفراد كثيرين . . . وبذلك تألف نظام التمدن . من أوله إلى آخره ، على صورة تؤثر الفرد على الجماعة من كل وجهة ، وليس فيها ضمان للمحافظة على مصالح الجماعة بزيادة أثرة الفرد . فانفتحت السبل على إخوان الطمع والأثرة ليغيروا ويعتدوا على المجتمع كيف يشاءون . فعمد هؤلاء إلى الغرائز الإنسانية يتحسّسون فيها مواطن الضعف والخلل ، وراحوا يتّفّتون في استغلالها لأغراضهم . فقام أحدهم ، وروج في

---

(١) كأنها هذا الرجل الفاضل العميق النافذ يصف ما تقوم به صحفة وكتاب قصة وأجهزة توجيهية كثيرة في بلادنا ، في دأب وإصرار . . إن بروتوكولات صهيون تقول : إنها ستقوم بهذا التدمير في جميع الأمم ، لتسقط في يد ملك صهيون في النهاية !

الناس سيدة الخمر جلباً للثروة إلى جيبيه ، ولم ينهض منهم من ينقد المجتمع من غوايائل هذا الطاعون . وقام آخر وابتلى خلق الله بأفة الربا ، ونصب شبكته في القاصية والدانية ، وما هنالك من يدفع عن دماء الناس ضر هذا العلق ، بل حافظت القوانين على مصلحة هذه الدويبة الفتاكه ، كى لا يسلم منها أحد بقطرة من دمه . وجاء ثالث وأشاع في المجتمع طرقاً مبتكرة للقهر ، حتى لم تسلم شعبة من شعب التجارة من عنصره ، وما ثمة من يتقدم لحفظ الحياة الاقتصادية من هذه الحمى المحرقة .

« وما كان من الممكن في هذا العصر من الأنانية والبغى والعدوان الفردي ، أن يغرب عن إخوان الأثرة والطعم ، ذلك الضعف الإنساني الأكبر .. الشهوة الجامحة .. التي يمكنهم باستشارتها جلب كثير من المنافع . فلم يفتهم ذلك فعلاً ، بل استخدموا غريزة الشهوة العارمة في الإنسان ما وسعهم وما أمكنهم . إذ أصبح مدار العمل والعنابة كلمة في المراقص والمسارح ومراكيز إخراج الأفلام ، على أن تستخدم لها الغيد الحسان ، ويعرضن على المتصلة في صورة أكمل من التبرج ، وفي هيئة أقرب إلى العري ، ويجلب الذهب من جيوب الرجال بأكثر ما يمكن من إضرام نار الشهوة فيهم .. جاء قوم فمهدوا الأسباب لإكراه النساء ، وتقدموا بحرفه البغاء إلى أن أصبحت تجارة دولية منظمة .. وجاء آخرون فتغتالوا في صنع أدوات الزينة والزخرفة ، ثم عمموها في المجتمع ليزيدوا من غريزة التبرج التي جبت عليها المرأة إلى أن يجعلوها فيهن هوساً ، ويجمعوا بذلك الذهب والفضة ملء أكفهم .. وجاءت فئة أخرى فاخترعوا ملابس النساء أزياء كاشفة مغربية ، واستخدموا كل فاتنة الجمال لتلبسها وتغشى بها التوادى والخلفلات ، حتى يقبل عليها الشباب ويفتنوا بها ، فتغنم الفتيات بتلك الأزياء الجديدة من اللباس ، وتربيح تجارة مخترعها . وتذرع آخرون بإشاعة الصور العارية والقصص الغرامية ،

والمقالات الخليةعة ، إلى استدرار الأموال ، وأخذوا كذلك يملأون جيوبهم بياصابة العامة بالجذام الخلقي . حتى انتهت الحال ، على ممضى الأيام ، إلى أن لم تبق ناحية من نواحي التجارة خالصة من عنصر الإغراء . وها أنت ذات صرت لا ترى في زمانك هذا إعلاناً من الإعلانات التجارية في الجرائد والمجلات ، إلا وسمته الملازمة البارزة ، صورة امرأة عارية أو في حكم العارية ، كأنه لم يعد من الممكن أن يكون إعلان ما وافياً بالغرض بدون وجود المرأة<sup>(١)</sup> ، ولا تجد كذلك فندقاً من الفنادق ولا مقهى ، ولا صالة عرض إلا وقد استخدمت فيها المرأة لتعمل عملها المغناطيسي في الرجال<sup>(٢)</sup> .

« وكان المجتمع المسكين المخدول لا يملك - حيال ذلك كله - إلا وسيلة واحدة للمحافظة على مصالحه . وهي أن يستعين بتصوراته الخلقية على دفع تلك الغارات عن نفسه ، ويتحفظ من استيلاء غريزة الشهوة عليه .. ولكن النظام الرأسىالى لم يكن من الضعف والهوان بحيث يمكن رد حملته بسهولة . وإنما كان من ورائه فلسفة كاملة الأداة ، وعسكر شيطانى عرمم ، من العلوم والأداب ، كانا لا يزالان يعملان عملهما في نسخ النظريات الخلقيات ومحوها من النفوس<sup>(٣)</sup> .

« ومن براعة القاتل - والله - أن يحمل قتيله على الاستسلام للقتل بطيب خاطره ورضاه » (ص ٨٢-٨٧) .

... « هذه حالة المرأة عندهم .. وأما الرجال فما تزيدهم كل هذه

(١) أقرأ هذا ، وأقرأ صفحات « المرأة » في صحفتنا كلها ، فأجد كأنما الرجل يصف ما عندنا ، لا ما هو واقع في ذلك العالم الرأسىالى ! وأعود إلى « برونو كولات صهيون » فأجد فيها النص على اتباع هذه الخطة . وأعلم - إذن - من أين تستقى صحفتنا منهجها ، وما هي الخلطة التي تنفذها في مجتمعنا ! وحساب من تنفذ هذه الخطة ! .

(٢) تراجع المائحة السابقة !!!

المظاهر الخلابة من الجمال النسوى إلا شوقاً وطموماً ونهمة . لأن نار الشهوة والعاطفة البهيمية المتأججة في الصدور ، لا تحمد بكل منظر جديد من الخلاعة والسفور، بل تزداد هيئاً ، وتنطبع منظراً آخر أكثر منه سفوراً وحسوراً وتكتشفاً . ومثلهم في ذلك كمثل من تصيبه لفحة من السموم ، فيكاد لا يسكن ظمئه . كلها ازداد شرباً ازداد عطشاً وظماً . فهم دائماً في إعداد أدوات ، وتهيئة أسباب وظروف لإطفاء أوار شهوتهم المبرح بهم ، ولا يهدأ لهم دون ذلك بال ، ولا هم يستقر لهم قرار . وما هذه الصور العارية ، وهذا الأدب المشكوف وهذه القصص الغرامية وهذه المراقص والمبازل ، والمسرحيات المشحونة بالانفعالات والتزعات العارمة . . ما هذه كلها إلا نهادج من جهودهم وحيلهم التي يتعاطونها لإنجاد الشهوات الجامحة - ولكن في الحقيقة لاستارتها والنفح فيها - التي أوججها هذا المجتمع الماجن ، وتلك الحياة الاجتماعية الضالة ، في صدر كل فرد من أفرادهم . . ولكنهم سموها بالفن (Art) الإخفاء هذا الضعف الكامن في نفوسهم وفي حياتهم .

« ولا يزال هذا الداء الويل - من غلبة الشهوات البهيمية - ينخر في كيان الأمم الغربية ، وينقص من قوة حياتهم بسرعة هائلة . والتاريخ يشهد أنه ما سرى هذا الداء في مفاصل أمة ، إلا أوردها موارد التلف والفناء . ذلك بأنه يقتل في الإنسان كل ما أتاه الله من القوى العقلية والجسدية لبقائه وتقديمه في هذه الحياة . وأنى للناس - لعمر الله - ذلك المهدوء وتلك الدعة والسكينة ، التي لا بد لهم منها لمعالجة أعمال الإنشاء والتعمير ، ما دامت تحيط بهم محركات شهوانية من كل جانب ، وتكون عواطفهم عرضة أبداً لكل فن جديد من الإغراء والتهييج ، ويتحقق بهم وسط شديد الاستشارة ، قوى التحرير ، ويكون الدم في عروقهم في غليان مستمر بتأثير ما حولهم من الأدب الخليع ، والصور العارية ، والأغانى الماجنة ، والأفلام الغرامية ، والرقص المثير ،

والمناظر الجذابة من الجمال الأنثوي العريان ، وفرص الاختلاط بالصنف المخالف . أستغفر الله - بل أتى لهم ولأجيالهم الناشئة - أن يجدوا في غمرة هذه المهيجات الجو المادي المعتمل الذي لا مندوحة عنه لتنشئة قواهم الفكرية والعقلية ، وهم لا يكادون يبلغون الحلم حتى يغتالهم غول الشهوات البهيمية ويستحوذ عليهم . وإذا هم وقعوا بين ذراعي هذا الغول فأنى لهم النجاة منه ومن غواصاته وعواديه <sup>(١)</sup> (ص ٣٧-٣٩) .

١. كان أكثر الأمم تأثراً بحركة منع التناصل هي فرنسا . فكانت نسبة المواليد فيها إلى الانخفاض منذ أربعين سنة على التوالي ( عند نشوب الحرب العالمية الأولى ) ولم تكن إلا عشرون مقاطعة من مقاطعات فرنسا السبع والثمانين تربو فيها نسبة المواليد على نسبة الوفيات . وأما المقاطعات السبع والستون الباقية ، فكانت نسبة الوفيات فيها أكثر من نسبة المواليد . وكان معدل الوفيات في بعض مقاطعاتها يتراوح بين ١٣٠ و ١٧٠ بيازاء كل مائة مولود . فلما نشببت الحرب العالمية الأولى ، ودفعت الأمة الفرنسية إلى موقف حرج بين الموت والحياة ، أدرك أرباب فكرها بفترة أن هذه الأمة البائسة تفتقر إلى شباب مقاتلين ، ورجال محاربين ، وأنه إن ضحى - على الفرض - بذلك العدد القليل من شباب الأمة وفتياها في سبيل الدفاع عن الوطن في تلك الأونة ، فإنه لن تتمكن النجاة من كفة العدو الثانية . فكان من انبعاث هذا الشعور في نفوس الفرنسيين أن تملكت مشاعرهم فكرة الاستزادة من النسل حتى خبلتهم ، وجعل الكتاب والصحفيون والخطباء - وحتى أهل الجد من

---

(١) راجع شهادة الدكتور كاريل السابقة في ضرورة الكبت فترة، ضماناً للنمو العقل . على عكس ما يهتف به دعوة الإباحية والتحلل للشباب المسكين، تنفيذاً لبروتوكولات صهيون!

رجال الدين والسياسة - كلهم يهبون بالناس ، من كل جانب ، وبصوت واحد : أن يكثروا من التوليد والتناسل ، ولا يبالوا القيود التقليدية من النكاح والزواج . ونادوا أن العذراء التي تتبرع برحمة التوليد خدمة للوطن ، تستحق العز والكرامة لا العتب واللامة ! وكان هذا العصر المضطرب بطبيعة حاله حافزاً قوياً للدعاة الحرية والإباحية ، فانتهزوا الفرصة السانحة ، وبثوا جميع ما كان قد بقى في جعبه فكرهم الشيطاني من النظريات » . . . ( ٧٢-٧٣ ) .

« إن أول ما قد جر على الفرنسيين تمكّن الشهوات منهم ، أضمهلال قواهم الجسدية ، وتدرجها إلى الضعف يوماً فيوماً . فإن الهياج الدائم قد أوهن أعصابهم ، وتعبد الشهوات يكاد يأتي على قوة صبرهم وجلدتهم ، وطغيان الأمراض السرية قد أجحف بصحتهم . فمن أوائل القرن العشرين لا يزال حكام الجيش الفرنسي ينخفضون من مستوى القوة والصحة البدنية المطلوب في المتطوعة للجند الفرنسي ، على فترة كل بضع سنين ، لأن عدد الشبان الوافين بالمستوى السابق من القوة والصحة لا يزال يقل ويندر في الأمة على مسيرة الأيام . وهذا مقياس أمين يدلنا - كدليلة مقياس الحرارة في الصحة والتدقيق - على كيفية أضمهلال القوى الجسدية في الأمة الفرنسية » . . . ( ١١٣ ) .

« والنكبة الثانية العظيمة التي قد جرها على التمدن الفرنسي طغيان الشهوة المطلقة ، ورواج الإباحية وقبوها : هي خراب النظام العائلي وتقوض بنائه . . . ( ١١٤ ) .

---

(١) ومثل هذه الظاهرة أخذت تتجلّى في الشباب الأمريكي . فقد أعلن رئيس الولايات المتحدة أن أكثر من مليون شاب أمريكي لم يصلحوا للخدمة العسكرية من بين ستة ملايين تقدموا للتجنيد . وعزا ذلك إلى ضعف بنية الشعب الأمريكي بصفة عامة ، نتيجة لحياة الترف التي انغمس فيها . . .

« والأمة الفرنسية - كما أسلفت - لا تزال تهبط فيها نسبة المواليد منذ ستين عاماً متواالية . ففي بعض السنين تزيد نسبة الوفيات على نسبة المواليد وفي الأخرى تتساوىان ، وفي الثالثة لا تزيد على نسبة الوفيات إلا بقليل جداً . وبجانب آخر لا يزال عدد الحالية المهاجرين في فرنسا ينمو ويكثر ، فكانوا قرابة ثلاثة ملايين من بين اثنين وأربعين مليوناً من سكان فرنسا الأصليين سنة ١٩٣١ . وإن استمرت الحال على ما هي عليه الآن ، فلا يستبعد أن تعود الأمة الفرنسية عند ختام القرن العشرين أقلية في وطنها هي » . . . (ص ١٣٢).

« ولا يحسن أحد أن الأمة الفرنسية تنفرد بذلك كله وتشذ عن غيرها في هذا الباب . بل الأمر أن جميع الأمم التي قد آمنت بها ذكر آنفها من نظريات الأخلاق ومبادئ الاجتماع المتطرفة تماطلها وتجاريها في تلك الحال » . . . (ص ١٢٣).

« نشر في جريدة ( Free Press ) بدetroit ( ) الأمريكية مقال

جاء فيه :

« إن ما قد نشا بيننا الآن من قلة الزواج وكثرة الطلاق وتفاوح العلاقات غير المشروعة - الدائمة والعارضية - بين الرجال والنساء ، يدل كله على أننا راجعون القهقرى إلى البهيمية . فالرغبة الطبيعية في النسل إلى التلاشى ، والجيل المولود حبله على غاربه ، والشعور بكون تعمير الأسرة والبيت لازماً لبقاء المدنية والحكم المستقل ، يكاد يتلفى من التفوس . وبخلاف ذلك أصبح الناس ينشأ فيهم الإغفال لــ المدنية والحكومة وعدم النصح لها » . . . (ص ١٣٧) .

« كل هذا الاتباع لأهواء النفس ، والتفور من تبعات الزوجية ، والتبرم بالحياة العائلية ، والارتخاء في الروابط الزوجية ، يكاد يذهب في المرأة عاطفة الأمة الفطرية ، التي هي أشرف العواطف الروحية وأسماها في النساء ، والتي لا يقف عليها بقاء الحضارة والتمدن فحسب ، بل بقاء الإنسانية

جماعه . وما نجمت سينات منع الحمل وإسقاط الجنين ، وقتل الأولاد ، إلا بنضوب هذه العاطفة في نفس المرأة . فالمعلومات عن تدابير منع الحمل موفورة لكل فتى وفتاة في الولايات المتحدة الأمريكية على الرغم من قيود القانون . والآلات والعقاقير المانعة للحمل معروضة للبيع في الحوانيت كالسلعة المباحة ، تستصحبها دائمًا بنات المدارس والكلليات - بلة عامة النساء - لكي لا تفوت إحداهمن لذات عشية من عشيّات الشباب ، إن نسي خدينهما أن يأخذ أدواته معه . فيكتب القاضي «لندسى» (في محكمة دنفر) :

«٤٩٥ بتنا في السن الباكرة من بنات المعاهد الثانوية اعترفن لي بأنهن كن قد جربن العلاقة الجنسية مع الصبيان ، إلا أنه لم تحمل منهن إلا خمسة وعشرون . وأما الباقيات فسلم بعضهن من الحمل بمحض الاتفاق . ولكن كانت لأكثرهن خبرة كافية بتدابير منع الحمل . وهذه الخبرة قد عمت فيهن إلى حد لا يكاد الناس يتصيرون في تقديره»<sup>(١)</sup> . (ص ١٣٩) .

«وقد ذكرت في مجلة أمريكية هذه الأسباب التي لا تزال تؤدي إلى رواج الفحشاء وقبوها هناك ، بالكلمات الآتية :

«عوامل شيطانية ثلاثة يحيط ثالوثها بدنيانا اليوم . وهي جميعها في تسعير سعير لأهل الأرض : أولاً الأدب الفاحش الخلائق الذي لا يفتّأ يزداد في وقاحته

(١) كتب القاضي هذا الكلام في سنة ١٩٢٢ . وهذه الحالة تعتبر رجعية ! فالتقدم لا يتوقف ! ولعل هذا ما تريده بعض صحفتنا ، وتعتبره رسالة لها ولكنها ليست رسالة لحساب هذا البلد . وإنما لحساب صهيون ، وبروتوكولات صهيون ! . إن واحدة من هذه الصحف تحدثت عن عدم كفاية الجيش التركي لأن طائفة «الدونيا» الصهيونية قد أشاعت فيه الانحلال . فأصبح الضابط التركي يصلح لكل شيء إلا للقتال بعد ما ضيّعه الصهيونية وعلمه التسکع في شارع أتاتورك لمحاكمة الفتيات ! فما الذي تصنّعه هذه الصحف في شعوبنا ؟ ومل تصنّع إلا ما صنعته الدونيا في تركيا ؟ لذلك يحق لنا أن نسأل لحساب من تعلم وتنشر في شبابنا التعميم والفساد ؟

ورواجه بعد الحرب العالمية ( الأولى ) بسرعة عجيبة .. والثانية الأفلام السينمائية التي لا تذكر في الناس عواطف الحب الشهوانى فحسب ، بل تلقنهم دروساً عملية في بابه .. والثالث انحطاط المستوى الخلقي في عامة النساء الذى يظهر في ملابسهن بل في عرمهن ، وفي إكثارهن من التدخين ، واحتلاطهن بالرجال بلا قيد ولا التزام .. هذه المفاسد الثلاثة فيينا إلى الزيادة والانتشار بتواتر الأيام . ولابد أن يكون مأهلاً زوال الحضارة والاجتماع النصرانيين وفناءهما آخر الأمر . فإن نحن لم نحد من طغيانها ، فلا جرم أن يأتي تاريخنا مشابهاً للتاريخ الرومان ومن تبعهم من سائر الأمم الذين قد أوردهم هذا الاتباع للشهوات والأهواء موارد التهلكة والفناء مع ما كانوا فيه من خمور ونساء ومشاغل ورقص وغناء » ( ص ١٢٩ ) .

\* \* \*

والأآن نستمع إلى شهادة الطبيبة التي تحدثت عنها الدكتورة عائشة عبد الرحمن « بنت الشاطئ » بعنوان « جنس ثالث في طريقه إلى الظهور » من مشاهداتها في « فينا » :

« ... شاءت الظروف أن أذهب في عطلة الأحد ، لزيارة صديقة لي طبيبة ياباً حدي ضواحي « فينا » - بعد أسبوع مرهق قضيناه بين أوراق البردي العربية في دار الكتب - و كنت أحسب أن يوم الأحد هو أنساب وقت مثل تلك الزيارة . فها كان أشد عجبي ، حين فتحت لي صديقتي باب بيتها معجلة ، وفي يدها « بطاطس » تقرشة . ثم قادتني في لطف إلى مطبخها لتأخذ مجلسنا هناك .

« ولم يغب عنها ما شعرت به من دهشة . فابتدرتني قائلة :  
« ما كنت تتوقعين هذا المنظر : طبيبة في المطبخ ، يوم الأحد !

« قلت ضاحكة » :

« أما العمل يوم الأحد فربما فهمته . وأما اشتغالك بالطبخ مع ما أعرفه من إرهاق مهنتك ، فهذا ما لم أنتظره .

« فرددت » :

« لو عكست لكتت أقرب إلى الصواب : فالعمل في عطلة الأحد هو المستغرب عندنا . لو لا أنه فرصتي الوحيدة لكي أقف هنا حيث ترين . وأما اشتغالك بالطبخ ، فلعل لم أتجاوز به نطاق مهنتي . إذ هو من نوع العلاج لحالة قلق أعانيها وتعانيها معى سيدات آخر ييات من المشتغلات بالأعمال العامة .

« ولما سالتها عن سر هذا القلق - مع استقرار الوضع الاجتماعي للمرأة الغربية - أجبت بأن ذلك القلق ، لا صلة له بمتاعب الانتقال المفروضة على جيل الطليعة من نساء الشرق ! وإنما هو صدى شعور بيده تطور جديد يتوقع حدوثه علماء الاجتماع والفسيولوجيا والبيولوجيا في المرأة العاملة ، وذلك لما لاحظوا من تغير بطيء في كيابها ، لم يثير الانتباه أول الأمر ، لو لا ما سجلته الإحصاءات من اطراد النقص في المواليد بين العاملات . وكان المظنون أن هذا النقص اختياري محض وذلك لحرصن المرأة العاملة على التخفف من أعباء الحمل والوضع والإرضاع ، تحت ضغط الحاجة والاستقرار في العمل . ولكن ظهر من استقراء الإحصاءات أن نقص المواليد للزوجات العاملات ، لم يكن أكثره عن اختيار ، بل عن عقم استعصى علاجه . وبفحص نماذج شتى منوعة من حالات العقم اتضح أنه في الغالب لا يرجع إلى عيب عضوي ظاهر . مما دعا العلماء إلى افتراض تغير طارئ على كيان الأنثى العاملة نتيجة لانصرافها المادي والذهني والعصبي - عن قصد أو غير قصد - عن مشاغل الأمة ، ودنيا حواء ، وتشبيتها بمساواة الرجل ، ومشاركته في ميدان عمله . « واستند علماء الأحياء في هذا الفرض - نظرياً - إلى قانون طبيعى معروف ،

وهو أن « الوظيفة تخلق العضو » ومعناها فيما نحن فيه أن وظيفة الأمومة هي التي خلقت في حواء خصائص مميزة للأنوثة ، لابد أن تضمر تدريجياً بانصراف المرأة عن وظيفة الأمومة واندماجها فيما نسميه « عالم الرجل » .

« ثم تابع العلماء هذا الفرض ، فإذا التجارب تؤيده إلى أبعد مما كان متظراً ، وإذا بهم يعلنون - في اطمئنان مقررون بشيء من التحفظ - عن قرب ظهور « جنس ثالث » تضمر فيه خصائص الأنوثة التي رسختها الممارسة الطويلة لوظيفة حواء .

« وثارت اعترافات ... منها : أن كثرة العاملات ينفرن من العقم ويشتهين الولد . ومنها : أن المجتمع الحديث يعترف بالعاملة الأم ويحمي حقها في العمل ، ويتيح لها بحكم القانون ، فرصة الجمع بين شواغل الأمومة وواجبات العمل . ومنها : أن عهد المرأة بالخروج من دنياها الخاصة لا يتعدى بضعة أجيال ، على حين يبلغ عمر خصائص الأنوثة فيها ما لا يمحى من دهور وأحقاب .

« وكان الرد على هذه الاعترافات : أن اشتاء الزوجة العاملة للولد يخالفه داته الخوف من أعبائه ، والإشفاق من أثر هذه الأعباء على طمأنينة مكانها في محل العمل . ثم إن الاعتراف بالعاملة الأم قلما يتم إلا في حدود ضيق ، وتحت ضغط القانون . وما أكثر ما يجد أصحاب العمل فرصتهم لتفضيل غير الأمهات . وأما قصر عهد المرأة بالخروج ، فيرد عليه بأن هذا الخروج - على قرب العهد به - قد صحبه تنبه حاد إلى المساواة بالرجل ، وإصرار عنيد على التشبه به ، مما عجل ببودر التغيير ، لعمق تأثير فكرة المساواة على أعصاب المرأة وقوتها رسختها في ضميرها .

« وما يزال المهتمون بهذا الموضوع ، يرصدون التغيرات الطارئة على كيان

الأثنى ، ويستقرنون في اهتمام بالغ دلالات الأرقام الإحصائية لحالات العقم بين العاملات ، والعجز عن الإرضاع لنضوب اللبن ، وضمور الأعضاء المخصصة لوظيفة الأمومة » . . . (جريدة الأهرام) .

\* \* \*

من مقال إخبارى في أخبار اليوم (من استوكهلم) لموسى صبرى :  
« قال لي أستاذ جامعى سويدى :

« إننا نعلم أبناءنا وبناتنا في المدارس الثانوية ، وفي سن مبكرة ، كل شيء عن الجنس ، وأضحاها صريحاً . ليست لدينا مشكلة جنس (١) . إن المتعة الجنسية كمتعة الطعام اللذيذ ، ومتعة الملابس الأنثقة ، والعلاقات الجنسية بين الرجال والنساء قبل الزواج هي شيء طبيعي عادى . وما يباح للشاب يجب أن يباح للفتاة !

... « وخلاصة القول إن « حرية الحب » في السويد تعنى أن نداء الجنس هو نداء طبيعي ، كنداء البطن ، ونداء العقل . . ليس فيه ما يدعوه إلى كنته ، أو شدة كتهانه . . ولقد تطور بهم مجتمعهم إلى هذه النظرة المجردة إلى الجنس بين الرجل والمرأة - وقد فوجئت وأنا أتروض في حدائق « سكانسن » ذات صباح مشمس ، بوجود بركة مياه لاستحمام الصبية والبنات . ورأيت الأولاد والبنات يستحمون في الماء عرايا ، كما ولدتهم أمهاتهم ، وهم ما بين سن الثامنة والحادية عشرة . . وتبددت المفاجأة تماماً ، عندما عرفت أن الكبار أيضاً من النساء والرجال ، ينزلون إلى البحر ويمرحون على الشاطئ ، وهم عرايا تماماً . . ليس هذا هو أسلوبهم في التصنيف ، فهناك من يرتدى المايوه .

---

(١) سنرى بعد قليل في المقال نفسه مدى صحة هذه الدعوى !

ولكن نزول «شلة» من الجنسين إلى البحر - وهم عرايا - أمر لا يلتفت النظر،  
ولا يدير أى رأس !

والسؤال : وماذا تفعل الفتاة إذا أصبحت أمًا بغير زواج ؟

«والجواب : إذا تخلصت من جنينها كان بها . وإذا لم تخلص فإن الدولة  
كافحة برعاية الطفل وحضانته وتعليمه بالمجان ، حتى سن السادسة عشرة . . .  
وهو يقيد في سجل المواليد باسم أمه . أو باسم الأب - إذا اعترف به - والمجتمع  
لا يعطى الابن غير الشرعي أو الأمهات غير المتزوجات إلا كل تقدير واحترام !

«وهنا نتساءل - في جد وخطورة :

«إذا كانت السويد تعتبر كدولة من أرقى دول العالم ، فهل نستطيع أن  
نتصور ، أننا - وبباقي الدول - سنتجرف إلى هذا المصير ، إن عاجلاً  
أو آجلاً<sup>(١)</sup> .

وتؤكد تقدم السويد - كأرقى دول العالم - أمر تؤيده الإحصاءات ،  
وتعترف به كل الأبحاث العلمية .

«إن ما يخص الفرد الواحد في السويد من الدخل القومي يساوى ٥٢١  
جنيهاً مصرياً في العام . أي حوالي ٤٣ جنيهاً في الشهر الواحد .

«ووصل نظام الحكم الاشتراكي في السويد إلى ما يقارب محو الفروق تماماً  
بين الطبقات ، بفرض الضرائب التصاعدية ، وإيجاد مختلف أنواع التأمينات  
الصحية والاجتماعية ، التي لا تجدها في دول أخرى .

«كل مواطن سويدي يستحق معاشًا ، وإعانة مرض ، ومعاش عدم  
صلاحية ، وإعانة غلاء معيشة وإعانة للسكن ، وإعانة للعمى .

---

(١) نحن نتجرف فعلاً ، وبسرعة مخيفة ، إلى هذا المصير بفضل أجهزة التدمير المسلطة على  
أخلاق شعوبنا ومقوماتها !

« كل مواطن يستحق نصيبيه من التأمين الصحي ، وإعانت المرض التي تصرف نقداً ، والعلاج المجاني في المستشفيات .

« تدفع إعانة أمومة لكل النساء . تشمل هذه الإعانة مصاريف الولادة والرعاية الطبية في المستشفى ، وإعانة إضافية لكل مولود .

« التأمين ضد إصابات العمل إجباري .

« شروط الإعانت في حالة البطالة هي أسمى شروط معروفة دولياً .

« تقدم الدولة مساعدات اجتماعية للطفلة أقرب إلى الخيال . منها إعانة مالية قدرها ٤٠ جنيهاً في العام للطفل حتى يبلغ ١٦ سنة . رعاية صحية مجانية . مصاريف انتقال مجانية للإجازات يتمتع بها الطفل حتى سن ١٤ سنة . مدارس برسوم تافهة لرعاية الأطفال دون سن المدرسة طول اليوم .

« التعليم في جميع مراحله بالمجان ، مع تقديم إعانت ملابس ، وإعانت معيشية لغير القادرين ، وتقدم للطلبة قروض دراسية تصل إلى ٢٥٠ جنيهاً للطلبة المجتهدين .

« تقدم الدولة قروضاً لتأثيث منازل العرسان تصل إلى ٣٠٠ جنيه بفائدة بسيطة تسدد على خمس سنوات .

« إن ثلث الضرائب التي يدفعها الشعب السويدي تنفقها الدولة في التأمينات الاجتماعية وتدفع الدولة ٨٠٪ منها في مساعدات نقدية . إن أضخم ميزانية هي ميزانية وزارة الشئون الاجتماعية التي وصلت هذا العام إلى ٣٣٤ مليون جنيه . ثم تليها ميزانية وزارة التربية وقد بلغت ١٣٣ مليون جنيه . بينما تنزل ميزانية القصر الملكي إلى حوالي ٤٠٠ ألف جنيه فقط .

« مع وجود كل هذه المشجعات على الاستقرار في الحياة وتكوين أسرة ، فإن الخط البياني لعدد سكان السويد يميل إلى الانكراض . . مع وجود الدولة التي تكفل للفتاة إعانة زواج ، ثم تكفل لطفلها الحياة حتى الجامعية . . فإن الأسرة

السويدية في الطريق إلى عدم إنجاب الأطفال على الإطلاق . . .

«يقابل هذا» :

«انخفاض مستمر في نسبة المتزوجين إلى غير المتزوجين . . .

«وارتفاع مستمر في نسبة عدد المواليد غير الشرعيين . . .

«مع ملاحظة أن ٢٠٪ من البالغين الأولاد والبنات لا يتزوجون أبداً .

«لقد بدأ عهد التصنيع ، وبدأ معه المجتمع الاشتراكي في السويد عام ١٨٧٠ . كانت نسبة الأمهات غير المتزوجات في ذلك العام ٧٪ وارتفعت هذه النسبة في عام ١٩٢٠ إلى ١٦٪ والإحصاءات بعد ذلك لم أغير عليها ولكنها ولا شك مستمرة في الزيادة ١

«إن نسبة الطلاق في السويد هي أكبر نسبة في العالم كله . إن طلاقاً واحداً يحدث بين كل ست أو سبع زيجات - طبقاً للإحصاءات التي أعدتها وزارة الشئون الاجتماعية بالسويد - والنسبة بدأت صغيرة ، وهي مستمرة في الزيادة . . في عام ١٩٢٥ كان يحدث ٢٦ طلاقاً بين كل ١٠٠ ألف من السكان . ارتفع هذا الرقم إلى ١٠٤ في عام ١٩٥٢ . ثم ارتفع إلى ١١٤ في عام ١٩٥٤ .

«سبب ذلك أن ٣٠٪ من الزيجات تتم اضطراراً تحت ضغط الظروف ، بعد أن تحمل الفتاة ، والزواج بحكم «الضرورة» لا يدوم بطبيعة الحال . ويشجع على الطلاق أن القانون في السويد لا يضع أية عقبة أمام الطلاق ، فإذا قرر الزوجان أنهما يريدان الطلاق فالأمر سهل جداً . وإذا طلب أحدهما الطلاق فإن أي سبب بسيط يقدمه ، يمكن أن يتم به الطلاق .

«وإذا كانت «حرية الحب» مكفولة في السويد . . . فهناك حرية أخرى ينعم بها غالبية أهل السويد . . إنها «حرية عدم الإيمان بالله» ! لقد انتشرت في السويد الحركات التحررية من سلطان الكنيسة على الإطلاق . وهذه

الظاهرة تسود النرويج والدنمارك أيضاً . فالمدرسون في المدارس والمعاهد يدافعون عن هذه الحرية ، ويبثونها في عقول النشء والشباب .. إن الكنائس موجودة في كل مكان ، ولكنها أقرب إلى التحف الأثرية . والدولة تصرف على الكنائس ، وتدفع مرتبات القسّس . ولكن الكنائس لا تفتح أبوابها إلا صباح الأحد لبضع ساعات ، ولا يؤمّها إلا عدد محدود جدّاً من العجائز - أمثال جدتي وجدتك - والنكتة التي تسمعها منهم : أنهم حددوا ساعات العمل للكنيسة بثلاث ساعات في الأسبوع . وأنها من حقها بعد ذلك أن تأخذ إجازة .. لم يعودوا يؤمنون بأن الدين هو وسيلة إلى إشباع حاجات النوع الإنساني !

« وهذه ظاهرة جديدة تهدد الجيل الجديد في السويد وباقى دول اسكندنافيا . إن افتقادهم للإيمان يجرّهم إلى الانحراف ، وإلى الإدمان على المخدرات والخمور .

... وقد قدر عدد أطفال العائلات التي لها أب مدمّن بحوالي ١٧٥ ألفاً . أى ما يوازي ١٠٪ من مجموع أطفال العائلات كلها .. وإقبال المراهقين على إدمان الخمر يتضاعف .. إن من قبض عليهم البوليس السويدي في حالة سكر شديد من المراهقين ، بين سن ١٥ ، ١٧ ، يوازي ثلاثة أمثال المقبوض عليهم بنفس السبب منذ ١٥ عاماً . وعادة الشراب بين المراهقين والمراهقات تسير من سين إلى أسوأ .. ويتبع ذلك حقيقة رهيبة .

«إن عشر الذين يصلون إلى سن البلوغ في السويد يتعرضون لاضطرابات عقلية ، تلازم أمراضهم الجسدية . ولا شك أن التهادى في التمتع بحرية عدم الإيمان سيضاعف هذه الانحرافات النفسية ، ويزيد من دواعي تفكك الأسرة ، ويقربهم إلى هوة انحراف النسل ..

قال لي صحفي نرويجي :

«إن مستقبل شباب اسكندنافيا يتجه إلى الماوية بلا إيمان . . .

«قلت له :

«وماذا تفعل حكومتهم لدرء هذا الخطر ؟

«أجاب متأملاً :

«إن حكومتنا أيضاً ليست مؤمنة» . . . (أخبار اليوم) .

وبدون أي تعليق أو تعقيب ، نغلق هذا الفصل ، على هذه النذر الرهيبة .  
فهي ناطقة بذاتها . إن الذين يخالفون قانون الفطرة ، لا يمكن أن يمضوا بلا عقاب . . وهو عقاب رهيب ولو تفتحت عليهم أبواب كل شيء من خيرات الأرض ، ورخاء العيش ، ومضاعفة الدخل ، والضيئات المادية الخيالية .  
فللحياة الإنسانية قوانينها الفطرية الصارمة التي لا تتجامل ولا تختلف ، ولا تلين . . .

هذه القوانين هي التي يقول عنها الدكتور ألكسيس كاريل :

«إنهم لم يدركون أن أجسامهم وشعورهم يتعرض للقوانين الطبيعية ، وهي قوانين أكثر غموضاً - وإن كانت تتساوى في الصلابة - مع القوانين الدنيوية . كذلك لم يدركون أنهم لا يستطيعون أن يعتدوا على هذه القوانين دون أن يلاقوا جزاءهم» .

ولقد حذر الله - سبحانه - عباده عوائق التعرض للخلاف عن هذه القوانين . وذلك حين يعرضون عن منهج الله ودهاء ، المتمشى مع سنته في الكون ، فلا تكون لهم من عوائقها نجاها :

«فليا نسوا ما ذكروا به ، فتحنا عليهم أبواب كل شيء ، حتى إذا فرحوا بها أوتوا أخذناهم بعثة ، فإذا هم مبلسون . فقطع دابر القوم الذين ظلموا ، والحمد لله رب العالمين» . . . (الأنعام ٤٤ - ٤٥)

«حتى إذا أخذت الأرض زخرفها وازينت ، وظن أهلها أنهم قادرون  
عليها ، أتتها أمرنا ليلاً أو نهاراً ، فجعلناها حصيناً ، كأن لم تَغْنَ بالامْس .  
كذلك نفصل الآيات لقوم يتفكرُون » ... (يونس ٢٤)

وصدق الله العظيم ..

## كيفَ اخْلَاصُ؟

وَالآن مَاذَا يَا ترى يَكُون حَكْمَنَا عَلَى هَذِه الْحُضَارَة الصناعيَّة؟  
مَاذَا بَعْد هَذِه الشهادَات الدَّالَّة عَلَى بِشَاعَة الْجَرِيمَة ، وَعَلَى الْخَطَر الدَّاهِم  
عَلَى الْإِنْسَانِيَّة؟ عَلَى وَجُودِهَا ذَاهِنَ بِالْمَيْل إِلَى الْانْقِراص فِي الدُّولَاتِ الَّتِي بَلَغَتْ  
قَمَّة الْحُضَارَة؟ وَعَلَى خَصَائِصِهَا التَّمِيَّنَة بِالْمَيْل إِلَى الْجَنُونِ وَالْأَمْرَاضِ الْعَصِيَّة  
وَالنَّفْسِيَّة وَالشَّذْوَذِ وَالْإِجْرَام ، وَهَبُوطِ مَسْتَوِي الْذَّكَاء ، وَضَعْفِ الْعُقْلِ  
وَالْأَحْتِيَالِ الْجَسْدِيِّ وَالْعَصْبِيِّ وَالنَّفْسِيِّ فِي هَذِه الدُّول . . إِلَى آخِرِ قَائِمَةِ الْإِتْهَامِ  
الرَّهِيبَة؟

تَرَى نَصْدَر حَكْمَنَا بِالْإِعْدَام؟ وَهُوَ الْحُكْمُ الَّذِي يَبْدُو مُنْكَافِفًا مَعَ ظَرُوفِ  
الْجَرِيمَة؟

إِنَّ الدَّكْتُور «كَارِيل» يَقُول : إِنَّهُ كَتَبَ كِتَابَهُ هَذَا : «الْإِنْسَانُ ذَلِكُ  
الْمَجْهُول». . «لَا وَلَئِنْكَ الَّذِينَ يَجِدُونَ فِي أَنفُسِهِمْ شَجَاعَةً كَافِيَّةً لِيَدْرِكُوا لِيَسْ  
فَقْطُ ضَرُورَةِ إِحْدَاثِ تَغْيِيرَاتِ عَقْلِيَّةٍ وَسِيَاسِيَّةٍ وَاجْتِمَاعِيَّةٍ بَلْ أَيْضًا ضَرُورَةِ قَلْبِ  
الْحُضَارَةِ الصناعيَّةِ وَظُهُورِ فَكْرَةِ أُخْرَى لِلتَّقْدِيمِ البَشَرِيِّ» . .

وَسَنَعْرُفُ فِيهَا بَعْدَ مَا هِيَ الْفَكْرَةُ الْأُخْرَى الَّتِي يَقْتَرَحُهَا . .

أَمَّا نَحْنُ فَسَنَبِادرُ بِالْقَوْلِ بِأَنَّ حَكْمَ «الْإِعْدَام» هَذِهِ الْحُضَارَة ، لَيْسَ هُوَ  
أَنْسَبُ الْحَلُولِ الَّتِي تَمْلِكُهَا الْبَشَرِيَّة . .

إننا أولاً لا نملك إصدار حكم بالإعدام على الحضارة الصناعية . فهي نتاج طبيعي ، له مكانة في تاريخ الحياة البشرية ، ولم يحيط عليها من عالم آخر ، ولا جاء مصادفة ، ولا نسبت سدى . . . ومن ثم فهذه الحضارة عميقa الجذور ، أصيلة الوجود ، وجدت لتلبية حاجة طبيعية للبشرية في موعدها التاريخي المناسب كذلك . . . و من ثم لا تكون قابلة للإعدام ، لو اخترنا أن نصدر عليها هذا الحكم ، لفظاعة الجرائم التي ارتكبها في حق الإنسان !!

وعلى فرض أننا نملك تنفيذ حكم كهذا . . . أو على فرض أن «تارا» جدداً قد انبثوا في هذه الأرض يحطمون حضارتها - كما حطموا حضارة بغداد - ويلقون بكتب هذه الحضارة في أنهار الرين والراين والسين والتيمس والبوتوموك . . . أو أن حفنة من محانين البشر الذين يملكون القبائل التالية والقبيلة الأيدروجينية والصوارييخ وما إليها ، قد أصابتهم (النوبة) ! في لحظة فأطلقو الدمار على مراكز هذه الحضارة !

على أي فرض من هذه الفروض ، فإن تحطيم هذه الحضارة - على هذا النحو - يبدو لنا - من خلال نظرتنا البشرية المحدودة ، التي لا تعلم حقيقة الخير والشر ، ولا تعرف شيئاً عن مآلات الأفعال - أنه ليس في صالح البشرية . . . وفي حدود هذه النظرة لا نملك أن نصدر حكم الإعدام على هذه الحضارة على الرغم من جرائمها البشعة ضد العنصر الإنساني !

إذن . . . كيف الخلاص ؟

\* \* \*

الدكتور ألكسيس كاريل يرى أن طريق الخلاص هو :

«مزيد من علوم الإنسان . يمكننا من إعادة إنشاء الإنسان» .

«يجب أن يكون «الإنسان» مقياساً لكل شيء . . . و لكن الواقع هو

عكس ذلك . فهو غريب في العالم الذي ابتدعه . . إنَّه لم يستطع أن ينظم دنياه بنفسه ، لأنَّه لا يملك معرفة عملية بطبيعته . ومن ثم فإنَّ التقدم الذي أحرزته علوم الجماد على علوم الحياة ، هو إحدى الكوارث التي عانت منها الإنسانية . . فالبيئة التي ولدتها عقولنا واحترازاتنا غير صالحة لا بالنسبة لقوامنا ولا بالنسبة لحيتنا . . إنَّا قوم تعساء ، لأنَّا نتحطّ أخلاقياً وعقولياً . . إنَّ الجمادات والأمم التي بلغت فيها الحضارة الصناعية أعظم نمواً وتقدم هي على وجه الدقة ، الجمادات والأمم الأخذة في الضعف ، والتي ستكون عودتها إلى البربرية والهمجية أسرع من عودة غيرها إليها . . ولكنها لا تدرك ذلك . إذ ليس ما يحميها من الظروف التي شيدتها العلم حوالها . . وحقيقة الأمر أنَّ مدينتنا ، مثل المدنيات التي سبقتها ، أوجدت أحوالاً معينة للحياة ، من شأنها أن تجعل الحياة نفسها مستحبة ، وذلك لأسباب لا تزال غامضة . . إنَّ القلق والهموم التي يعاني منها سكان المدن العصرية تتولد عن نظمهم السياسية والاقتصادية والاجتماعية . . إنَّا ضحايا تأثير علوم الحياة عن علوم الجماد .

إنَّ العلاج الوحيد الممكن لهذا الشر المستطير هو : معرفة أكثر عمقاً بأنفسنا . . فمثل هذه المعرفة ستمكننا من أن نفهم ما هي العمليات الميكانيكية التي تؤثر بالحياة العصرية على وجداننا وجسمنا . . وهكذا سوف نتعلم كيف نكيف أنفسنا بالنسبة للظروف المحيطة بنا ، وكيف نغيرها ، إذ لم يعد هناك مفر من إحداث ثورة فيها . . ولشن استطاع هذا العلم أن يلقى ضوءاً على طبيعتنا الحقة ، وإمكانياتنا ، والطريقة التي تمكننا من تحقيق هذه الإمكانيات ، فإنه سيمدنا بالإيضاح الصحيح لما يطأ علينا من ضعف فسيولوجي ، كذا لأمراضنا الأدبية والعقلية . . إنَّا لا نملك وسيلة أخرى لمعرفة القواعد - التي لا تلين - لوجه نشاطنا العضوي والروحي ، وتغيير ما هو محروم مما

هو شرعى ، وإدراك أننا لستنا أحرازاً لنعدل في بيتنا وفي أنفسنا تبعاً لأهوائنا . .  
وما دامت الأحوال الطبيعية للحياة قد حطمتها المدنية العصرية ، فقد أصبح  
علم الإنسان أكثر العلوم ضرورة » . . (ص ٤٣ - ٤٥)

\* \* \*

ونحن نهتف مع الدكتور كاريل : « مزيداً من علوم الإنسان » . . ولكننا  
لأنرى - معه - أن هذا - وحده - يكفى . ولا ينفع مثله هذه الثقة المطلقة في ما قد  
نصل إليه من المزيد في علوم الإنسان . ولا توقف - مثله - يائسين من « وسيلة  
أخرى لمعرفة القواعد التي لا تلين لوجوه نشاطنا العضوى والروحى ، وتعييز ما  
هو حرم ، مما هو شرعى ، وإدراك أننا لستنا أحرازاً لنعدل في بيتنا وفي أنفسنا  
تبعاً لأهوائنا » . .

إن المزيد من علوم الإنسان ضروري لنا . . لنعرف منه - على الأقل - أقصى  
الإمكانيات التي في طوقنا ، طوق العلم ، أن تبلغها من المعرفة « بالإنسان » .  
ونقف على حدود المجهول الذي لا حيلة لنا وراءه . فهذه المعرفة ضرورية  
لتحديد - على ضوئها - ما الذي نملك وما الذي لا نملك من التصرف في شأن  
« الإنسان » لعلنا نلتزم حدودنا ولا نتعديها ، ولا نخبط وراءها في التيه بلا  
دليل ، كما فعلنا حتى اليوم ، بلا مبالاة .

والدكتور كاريل كان قد سبق فقرار لنا أن هناك أسباباً لتخلف علوم الحياة  
عن علوم الجماد - ليست طارئة ولا وقته - إنها هي ثابتة وطبيعية . . أسباباً  
ترجع إلى تعدد الحياة من جهة ، وإلى طبيعة عقلنا من جهة أخرى . ومن ثم  
قرر لنا أن علوم الحياة لن تبلغ - في يوم من الأيام - ما بلغته علوم الجماد من  
الدقة والجمال . . وبالضبط قال لنا بالفاظه :

« إن معرفة أنفسنا لن تصل أبداً إلى تلك المرتبة من البساطة المعبرة ،  
والتجرد ، والجمال التي بلغها علم المادة . إذ ليس من المحتمل أن تختفي

العناصر التي أخرجت تقدم علم الإنسان» . . . (ص ٢٣) .  
فمن العجيب - بعد ذلك - أن يجعل اهتماده كله ، في حل مشكلة  
الحضارة ، وإعاد إنشاء الإنسان ، على «مزيد من علوم الإنسان» .

ولكتنا لكي نزيل هذا العجب ، يجب أن نواجه مشكلة دكتور كاريل  
نفسه . فإن مواجهتها تقيدنا في تعين الجهة التي يمكن أن يأتي منها الخلاص  
الحقيقي ، والاتجاه الواحد الميسور للخلاص . .

إن هذا الرجل الواسع المعرفة ، العميق الحساسية ، الشديد الإخلاص ،  
المتحرر المفكر ، التأثر على الحضارة الصناعية ، حتى ليرى أن ليس هناك ما  
هو أقل من «قلب الحضارة الصناعية وظهور فكرة أخرى للتقدم البشري» .

إن هذا الرجل - على كل هذه الفضائل والخصائص فيه - رجل «غربي» نشأ  
في البيئة الغربية ، بكل ملابسات تاريخها القديم وحاضرها الراهن . كما أنه  
نشأ في ظل هذه الحضارة ، وفي بيئه «العلم» الذي هو طابعها الظاهر . .

وبسبب كل هذه الملابسات فهو . . . سجين هذه الحضارة . . سجين  
بيئتها وتاريخها وملابسات حياتها . . سجين الانطباعات والرواسب العميقه  
العنيفة في هذه البيئة .

ومن ثم لا يملك - حين يشب الوثبة الكبرى - أن يخرج من إطارها . .

ونزيد هذه الحقيقة العجيبة إيضاحاً :

إن الدكتور كاريل يتنفس في بيئه آمنت بالعلم التجاربي إيماناً مطلقاً فترة  
قرنين من الزمان . . وعلى الرغم من أنها بدأت في هذا القرن الأخير تحقيق من  
نشوة انتصار العلم ، وهى تراه يقف على عتبات المجهول عند آفاق كثيرة . فإن  
رواسب القرنين الماضيين لا تزال عميقه وعنيفة . . حتى عند الذين عرفوا  
«حدود العلم» . .

وهو في الوقت ذاته يتنفس في بيئه عرفت الدين - في أحسن صوره - تصوفاً

روحياً مرفقاً شفيفاً ، واتصالاً بالغيب من غير وساطة مادية ظاهرة ، وصلة وداعاء يغيب فيها الفرد عن ذاته ، ويندمج في الملا الأعلى .

وهذه هي الصورة الوضيئه المشرقة الحبيبة إلى نفس الدكتور العالم الشاعر المتصرف المرفرف ، كما يصفها في كتابه هذا ، وكتابه الآخر الذي عنوانه «الصلوة» . . وكما يكرر ضرورة توفير الجو المناسب لانطلاقها في حياة البشر . . وكما يثور على الحضارة المادية الصناعية ، لأنها تختنقها ، وتختنق معها كل شعور بالجمال ، وكل نشاط فني أو روحي أو ديني . .

ومن هاتين النقطتين : نقطة الإيهان بالعلم ، ونقطة تصور الدين على هذا النحو وفي هذه الحدود . . تنشأ مشكلة الدكتور كاريل ، وأمثاله من تهولهم فطاعة التدمير الذي تنشئه هذه الحضارة في حياة الإنسان «وروحه» ، وتهتف بهم أشواقهم الروحية إلى استشراف حياة فيها للعقيدة الروحية مكان . . تنشأ المشكلة من ثورته على هذه الحضارة ومن «سجنه» في إطار هذه الحضارة في الوقت ذاته .

ومن هنا لا يرى أن هناك وسيلة أخرى لوقف هذا التدمير الذي تنشئه هذه الحضارة في الكيان الإنساني . .

إنه لا يملك منهاجاً للحياة إلا الذي يقرره العلم . . لأن الدين - كما هو في بيته - في أحسن صوره ، لا في الصورة الكريهة المنفرة الأخرى - هو مجرد نشاط روحي ، وتهذيب خلقي ، واتصال بالعالم الغيبية . .

وهو في صورته هذه يمثل جانباً واحداً من جوانب التكوين الإنساني . فالاقتصرار عليه شديد الخطورة ، لأنه معوق للنشاط الواقعي العمل الإيجابي - المادي - وهو يحد أشد التحذير من أن يكون الهروب من الحضارة إلى مثل هذا العالم الذي لا يحوي إلا النشاط الروحي . . وهو محق تماماً في تحذيره هذا . إذ كان لا ينشئ إلا نكسة إلى «الرهبنة» التي ذاقت منها أوروبا ما ذاقت في

تارิกها ، والتي انتهت - كما أسلفنا - إلى الجحوم المادي الكافر الغليظ الجاف .  
فاما لو فكر في أن يكون للحياة منهج ديني واقعى .. فإن صورة كريهة  
مفزعنة تخايل له . لأنها الصورة التي عرفتها كذلك أوروبا .. صورة الكنيسة  
الطاغية التي تفرض تصوراتها الخرافية على العلم والعلماء وعلى الحياة  
والأحياء .. وهي صورة كذلك أمر وأدهى ..

لا مفر إذن - لأمثال هؤلاء المخلصين المساكين - إلا أن يلجأوا إلى « العلم »  
ولى العلم وحده . حتى فيما يحسّون هم أنفسهم أن العلم لن يصل بهم فيه إلى  
نتائج حاسمة قاطعة كالتي وصل إليها في عالم المادة .  
ولكن ماذا يبدّهم ؟ ماذا يملكون للبشرية غير هذا ؟

\* \* \*

ولكتنا نحن نملك . . .

نحن - أصحاب المنهج الإسلامي للحياة - نملك للبشرية ما لا يملكه أحد  
آخر على ظهر هذا الكوكب .. ونملك أن ننقد دكتور كاريل نفسه من حبرته  
هذه ، وأن نستجيب لصراخه المخلص العميق الحاد !!

ونحن - أصحاب المنهج الإسلامي للحياة - ندرك من دراستنا لوقف  
الدكتور كاريل الذي يستحق العطف والرثاء أننا - وحدنا - مكلفون أن نتقدم  
لحمل العبء ، ولنذل البشرية على طريق الخلاص ، ولننشئ هذا الطريق  
أيضا ..

نحن نملك منهجا للحياة ، لا يعادى العلم مطلقا ، ويرحب بمزيد من  
علوم الإنسان على وجه الخصوص .. ولكنه في الوقت ذاته لا يكل هذا العلم  
- وحده - ببناء الحياة الإنسانية ، إنما يضع الإطار العام الذي ي العمل فيه العلم  
وي العمل فيه العقل ، في دائرة مأمونة ..

هذا الإطار من صنع الذي « يعلم » حق « العلم » حقيقة هذا الإنسان

وفطرته ، وطاقاته ، وحاجاته الحقيقة . فلا تخفي عليه من الإنسان خافية ! ولا يضع أمام عشرات المسائل ومتناها في حياة الإنسان وتركيبه علامة استفهام واحدة ؟ !

وهو إطار واسع جداً ، شامل للإنسان كله . تدور الحياة البشرية في داخله على محور ثابت . فتتحرك ذاتها حول هذا المحور ، وداخل هذا الإطار ، حركة نامية متتجدد ، وهي في الوقت ذاته آمنة سالمه .

ومنهجنا هذا لا يجعل الدين مجرد ذلك النشاط الروحي الذي لا يعرف دكتور كاريل صورة غيره للدين . إنها هو يجعل الدين بوتقة الحياة كلها . . . تصور فيه ، ثم تشكل في جميع صورها وألوانها ، كما يجعله هو الإطار الذي تزاول الحياة كل نشاطها في داخله . وهو المحور الذي تشد الحياة كلها إليه . والعقل والعلم والصناعة والاقتصاد والسياسة والصلة والدعاء والاتصال بالملأ الأعلى ظواهر لهذا النشاط حول هذا المحور وداخل هذا الإطار . . إن منهجنا يفهم « الدين » على أنه هو منهج الحياة الإنسانية بكل مقوماتها . . المنهج الذي وضعه الله ، وارتضى أن تسير وفقه الحياة .

ومن ثم نجد طريقاً للخلاص . يحتوى - في بعض مراحله - طريق الدكتور كاريل ، بلا تعارض ولا تناقض ولا شقاق .

\* \* \*

إن منهجنا يبدأ من نقطة سابقة جداً على النقطة التي يبدأ منها دكتور كاريل ، والكثيرون غيره من المخلصين الغربيين ، الذين لا ينقصهم الإخلاص . ولا تنقصهم الخبرة ، ولا تنقصهم الرغبة في تدارك البشرية من الهاوية التي تنحدر إليها . ولكنهم مع هذا « سجناء » بيتهم وحضارتهم . . أبعد خطاهم وثبة في داخل القفص . . لا تتعداه إلى منهج مبتكر من أصوله . لأنهم لا صلة لهم بهذا المنهج من الناحية التاريخية ولا من الناحية الشعرية -

على فرض معرفتهم به من الناحية العلمية - إذ المعمول في مثل هذه المواقف الفاصلة على رواسب التاريخ وكواطن الشعور ..

منهجنا يبدأ من نقطة تصحيح مركز الإنسان في هذا الوجود . وتعين مكانه ودوره ، ووظيفته وحقوقه وواجباته ..

إنه ليس إلهاً ينماز « الألهة » ! وتنزعه . وليس كذلك حيواناً جاءت سيادته على الأرض مصادفة ، وقد يقوم مقامه في هذه السيادة غداً فقط أو فار ! وليس آلة تحسب قيمته بقوة « الأحصنة » التي يساويها في قوة التحرير والإدارة . وليس عبداً للهادة ، ولا هو لوحة تطبع فيها المادة (أو الطبيعة) ما تريده . وليس عبداً للآلة ، تصرف حياته وأفكاره وأوضاعه كما تصرف هي وتتقلب . وليس « نمرة » ولا مجموعة « نمر » تتحرك داخل القطبيع ، بلا شخصية مميزة ، ولا كيان « فردي خاص » .

وليست المرأة أحبولة للشيطان ، وليس اتصال الجنسين رجسًا من عمل الشيطان . وليست اللذة والملذعة هي غاية هذا الاتصال ، ولا الهوى دافعه ومانعه على السواء . وليس الجنسان سواء في وظيفتها وعملها ، وليس مجرد التفرقة بينهما في التكوين البيولوجي عبئاً لا معنى له ولا هدف وراءه .. إلى آخر ما مرت به النظرة إلى « الإنسان » من تخبط واضطراب ..

كلا .. إنها الإنسان .. « إنسان » وليس إلها - هو سيد هذه الأرض وهو عبد الله في آن .. وهو مسلط على هذه الأرض ، ومسخر له كل ما فيها ، وعليه أن يخليق الله - سبحانه - فيها ، ويغير فيها ويدل ، وينمى فيها ويرقى ، وهو معاذ على استغلال كنوزها وطاقاتها . معاذ بها ولهه الله من قوى وطاقات ، ومعاذ بها في نواميس هذا الكون من عون للإنسان في هذا المجال .. وفي الوقت ذاته هو من نفسه في حرم مقدس . حرم من حرمات الله . لا يمسه إلا بإذن الله ، ولا يعمل فيه إلا بمنهجه الله . ولم يوهب معرفة

أسرار هذا الحرم - إلا بقدر - ولم يسمح له أن يضع له من تلقاء نفسه المناهج والخطط والشائع والأوضاع . ولم يؤذن له أن يتخذ إلهه هواه ..

وهو « إنسان » - وليس حيوانا - هو مخلوق فذ في هذا الكون . مخلوق قصدا ، وخلقته حكمة . ومزود بطبيعة خاصة - فوق طبائع الحيوان - وبخصائص معينة - فوق خصائص الحيوان - لآداء وظيفة معينة في الأرض لا يؤديها الحيوان . وله - من ثم - مقام كريم ، يعادل وظيفته الكريمة .. كان كذلك يوم نشأ ، وهو كذلك اليوم ، وسيكون كذلك غدا .. والذين خالفوا عن هذه الحقيقة يعودون إليها مرغمين الآن ..

وهو « إنسان » - وليس آلة ، ولا عبدا للآلة ، ولا من صنع المادة ، ولا من صنع الآلات - وهو كائن معقد شديد التعقيد ، ليست له بساطة المادة ولا طواعية الآلة . والذى نعلمه عن تعقيده قليل - ونحن في أول الطريق من علوم الإنسان ، ولم نصل بعد إلى المزيد من علوم الإنسان الذى يتطلبه دكتور كاريل - ومع ذلك فقد واجهتنا « الحياة » بتعقيدها المخيف الذى لم تواجهنا به المادة ، وواجهنا « الإنسان » بتعقيده أشد هولا ..

فمن الجرأة المتهورة المتهجمة على « العلم » وقواعده ، الزعم بأن هذا الإنسان مادة ، والتعامل معه كالتتعامل مع المادة .. ومن التخبط أن نزعم أنه كالآلة ونعامله كما نعامل الآلة .. ثم من التوقع البغيض أن نقول : إن الآلة (أداة الإنتاج) هي الآلة الذى يغير فيه ويبدل كما يشاء !!

وهو « إنسان » - وليس « نمرة » ولا فردا من القطيع - هو إنسان يتميز أفراده بعضهم من بعض ، ويتمتع كل فرد بذاتية مستقلة لا نظير لها ، ووحدانية حقيقة - رغم اشتراكهم جمعا في خصائص إنسانية عامة - ولكل فرد منهم « خصائصه الذاتية » إلى جانب « الخصائص الإنسانية » .. ومن ثم ينبغي أن يكون النظام الاجتماعى ، والنظام الاقتصادي ، والنظام السياسى . والطريقة

الفنية للعمل في المصانع وغيرها (التكنولوجيا) مبنية على أساس ملاحظة «الخصائص الإنسانية» العامة أولاً. و«الخصائص الفردية الذاتية» ثانياً. فلا يحشر الجميع في نظام للعمل كالقطع. ولا يكون عمل الفرد في المصانع أو في أي مكان، بديلاً عن عمل الآلة، المتهائلة الغرّ والطرقات.

وحين تختبر خصائص الإنسان العامة، وخصائص الأفراد الذاتية، فلن يتعدّر على المهندسين والمديرين إيجاد طرائق العمل الفنية التي تحافظ على هذه الخصائص وتلك، ولن يتعدّر على «التكنولوجيا» أن تضمن الانتاج الكبير وتضمن في الوقت ذاته المحافظة على هذه الخصائص وتلك، فلا تسحق «الإنسان» ولا تسحق «الفرد» في عمل أو نظام.

وهو «إنسان» من ذكر وأثنى . . من نفس واحدة، نعم . . ولكنها جنسان ومنهجنا يعرف هذه الحقيقة بشطريها، ويُكفل لشطري النفس الواحدة حقوقاً واحدة - فيما يتعلق بالأصل الإنساني العام - ولكنه في الوقت ذاته يفرض على كل منها واجبات مختلفة، وفق الوظيفة الخاصة في العمّان، ووفق طاقة كل منها ومجموعة تكاليفه، فلا يكلف المرأة المسكينة مثلاً أن تحمل وتتعرض وتتربى، وفي الوقت ذاته تعمل وتتكدّح وتشقى . . بينما الرجل لا يشاركها الحمل والرضاع والتربية. ثم يزعم بعد ذلك أنه ينصف المرأة ويحترمها ويرقيها! ولا يكلف المرأة أن تهمل صناعة «الإنسان» لتشتغل بصناعة «الأشياء». فالإنسان في منهجنا أغلى من الأشياء. ولا يجوز فيه أن تشغّل المرأة المثقفة الماهرة الحكيمه بصناعة الأشياء وإنتاجها، وأن تستجلب لأنثائها امرأة أخرى أقل ثقافة ومهارة وحكمة، وأرخص أجراً بالطبع، لتشرف لها على «البناء» بينما هي تشرف على «الأشياء»!

وهكذا - وفي ظل هذا المنهج، ومن نقطته السابقة في البدء - يصبح المزيد

من علوم الإنسان ذا قيمة في موضعه المناسب ، في مرحلة من مراحل الطريق .  
لا من بدء الطريق .

\* \* \*

ومنهجنا لا يجد نفسه - بعد ذلك - في مشكلة أمام الصناعة والحضارة الصناعية ..

إن هذا المنهج لا يرفض الحضارة الصناعية ولا يجفل منها ، ولا يتنكر لها .. إنها - ابتداء - وليدة اتجاهه المبكر إلى « العلم التجريبى » ، هذا الاتجاه الذى انتقل إلى أوروبا عن طريق جامعات الأندلس وعلم المشرق - كما يقرر بريفولت ودورنر وجب وغيرهم من لا يملكون إنكار الحقائق التاريخية - وهذا الاتجاه هو أصلاً وليد نظرة الإسلام إلى الكون والحياة والإنسان ، ودور الإنسان في هذه الأرض . ووليد طبيعة المنهج الإسلامي إلى « واقعيات » الكون ، وتدبرها والانتفاع بها . وهو اتجاه مخالف تماماً لاتجاه الفلسفة الإغريقية التجريدية ، التى ورثتها العقلية الأوروبية ، ومخالف كذلك للتصورات الكنسية ، التى كانت تجعل علوم الكون المادى « تصورات مقدسة ثابتة » بينما الإسلام يطلق العقل البشري - في هذا المجال - ليبحث ، ويجمع الشواهد ، ويتبعد الظواهر ، وينشئ القوانين ، ويتحرى وسائل استخدامها وتسخيرها في عالم الواقع . ويخطئ ويصيب بلا تجريم ولا تأسيم .

وإذن فإن هذا المنهج لن يرفض الحضارة الصناعية ، لأنها وليدة طرائقه المنهجية التى انتقلت إلى أوروبا ، فرفضتها الكنسية وشنّت عليها حرباً شعواء قاسية ، انتهت بهزيمة الكنسية ، وانتهت - مع الأسف - بهزيمة الدين كله لارتباطه في أوروبا بالكنيسة ..

إن القاعدة التى يقوم عليها بناء الحضارة الحديثة - من الناحية العلمية - ليست غربية علينا . بل هي ابتداء من عندنا - كما رأينا - ومنهجنا ينظر إلى

نتائج الحضارة - من الناحية العلمية - نظرته إلى أمانة ردت إليه ، وساهم هو في نشأتها مساهمة أساسية قبل خمسة عقود . وبينها وبينها صلح قديم من حيث أن طبيعة المنهج الإسلامي التي تنفر من الفلسفة النظرية المجردة - على الإغريق - وتنتج إلى « المثالية الواقعية » أو « الواقعية المثالية » كانت هي الحافز الأول لهذا الاتجاه العلمي التجريبي الذي لم تكن جذوره في أوروبا . لا من الحضارة الإغريقية ولا من الحضارة الرومانية ، ولا من التصورات الكنسية هذه التصورات التي لم تكن سوى خليط من النصرانية السمحاء التي جاء بها عيسى - عليه السلام - والوثنية المخرفة التي أدخلها فيها قسطنطين وباري رجال الدولة الرومانية حين دخلوا في النصرانية ، وزاد طبعتها بلة التصورات الكنسية عن الآراء العلمية الخاطئة التي كانت رائجة في زمانها ، وتبنتها الكنيسة ، واعتبرتها آراء مقدسة عن الكون المادي والحياة .

إنها الذي يرفضه منهجنا ويشتدى في رفضه ، من هذه الحضارة ، هو شيء آخر غير الأساس العلمي التجريبي الذي تقوم عليه . . .

إنه سيرفض المذهب المادي « الوضعى أو الحسى » الذي يجعل المادة هي الوجود - ولا شيء غير المادة - وقد تحطمته هذه النظرية « علمياً » أو تكاد والحمد لله . والذي يجعل « إلا نسان » تابعاً للهادى يتلقى منها فقط ، ويكون من انطباعاتها - وحدها - عقله وتفكيره وتصوراته ، كما يتكون جسمه سواء ، مع اعتباره سليماً تجاه المادة سلبية مطلقة ( كومت وزملاؤه ) . . . والذي يجعل تطورات التاريخ في معزل عن إيجابية الإنسان ، ويردها فقط إلى أدوات الإنتاج ( كارل ماركس وزملاؤه ) .

كما سيرفض كذلك النظرة الحيوانية للإنسان التي أطلقها « داروين » والنظرة القدرة إلى دوافع الإنسان ، وحصرها في وحل الجنس كما يزعم « فرويد » وهو يدرس « الشواذ » و يجعلهم هم « الإنسان » . . .

كذلك سيرفض منهجنا ما ترتب على هذه النظارات كلها من إقامة الأنظمة السياسية والاجتماعية والاقتصادية ، وإقامة نظام العمل وطرائق أساس إهدار آدمية الإنسان ، وخصائصه الإنسانية العامة أولاً ، وخصائصه الذاتية الفردية ثانياً ، وخصائص جنسيه التميزين ثالثاً ، واعتباره ترساً في الآلة ، أو بهيمة في القطيع . والاهتمام فقط بمضاعفة الإنتاج ، ويتوفير وسائل إشباع الضرورات الجسدية - فحسب - مع إهدار أشواق الإنسان وحاجاته الأخرى في نظام الحضارة ( كما يقرر الدكتور كاريل ) من حبه للجمال والفن ونشاطه الأدبي والديني ... ( غير أن تصور منهجنا للنشاط الديني لن يكون في تلك الحدود الضيقة التي لا يعرف الدكتور كاريل سواها . بل سيكون معناه - كما قلنا - أن يكون الدين هو منهج الحياة الكل ، الذي تتحرك في إطاره ، وتنمو بكل أنواع النشاط الإنساني . ومنه العمل والإنتاج والسياسة والاقتصاد ، والخلق والسلوك . والصلة والدعاء ، والاتصال بالملأ الأعلى والاتصال بالآلة والإنتاج سواء ).

وسيستدعي هذا تعديلاً في طرق الإنتاج الفنية « بحيث توافق بين الرغبة في مضاعفة الإنتاج والإبقاء على خصائص « الإنسان » العامة ، وخصائص الفرد الذاتية . وتعديل أوضاع الحياة السياسية والاجتماعية والاقتصادية ، بحيث توافق كذلك بين استقرار الحياة وتوازنها ، والإبقاء على الخصائص « الإنسانية » و « الفردية » مع الإبقاء - كذلك - على خصائص « الجنسين » من ذكر وأنثى .

■ ■ ■

ومنهجنا لن يجد نفسه في مشكلة أمام الاستمتاع بالتسهيرات الحضارية التي تتيحها الحضارة المادية وفنونها المتتجدة للإنسان . ولا أمام الاستمتاع بطيبات الحياة الدنيا ، وكنوز الأرض ونتائجها مما تتيحه الحضارة المادية ، ولن

يحدث نكسة لـ رهبانية روحانية كالتي ابتدعتها الكنيسة في أوروبا ، لمقاومة سيل المتع على الطريقة الرومانية ، أو - بتعبير أصح - المرب من مواجهة الحياة الدنيا .

فمنهجنا لا ينكر الاستمتاع بطيبيات الحياة الدنيا ، ولا يحمد الإبداع المادى في الأرض ، ومن ثم لا يحمد وسائل المتع بهذا الإبداع . . . بل أكثر من هذا ، هو يعد ذلك جزءاً من وظيفة الإنسان في هذه الأرض . فالخلافة معناها القيام على شئون هذه الأرض ، واستئثار خيراتها ، واكتشاف كنوزها ، والاستمتاع بطيبياتها ، في حدود منهج الله ، مع التوجه لله بالعبادة والشكر والاعتراف على ما سخره للإنسان من طاقات في نفسه ومن مدخلات في هذه الأرض . وكثيراً ما من الله على عباده بها أنعم عليهم من الموارد والتسهيلات التي كانت متاحة لهم حينذاك ، وبشرهم بغيرها مما سيأتى . كما عقب على ذكر نعمة الأنعام ، وما تيسره للإنسان من متع وراحة ونفع وجمال ، فقال بعد ذلك كله «ويخلق ما لا تعلمون» فـ «ما من شيء طيب تتجه الحضارة المادية ، إلا ومنهجنا يعتبر حقاً للإنسان أن يستمتع به في حلال . . .

ولكن هذا المنهج يرفض أن يستمتع الإنسان بخيرات الأرض ونتائج الحضارة كما يستمتع الحيوان . يرفض أن يكون الإنسان عبداً للذائنة ، مقهوراً عليها قهراً لا يملك معه إرادته ، ولا يملك أن يقف عند الحد الذي يؤمن معه المتع ، فلا يؤدي الإفراط إلى الانحلال والدمار . . . والبوار . . . يرفض أن يكون المتع في ذاته غاية غايات الإنسان . فالإنسان أكرم من هذا وأرفع ، وغاية وجوده الإنساني أكبر من هذا وأضخم . وهو لا يكون «إنساناً» إلا بأن يدرك غاية وجوده ، وأن يسيطر على شهواته ولذائذه وأن يقف عند الحد المأمون منها . . . بإرادته . . .

«والذين كفروا يتمتعون ويأكلون كما تأكل الأنعام والنار مثوى لهم» ...  
(محمد: ١٢)

إن المحافظة على «إنسانية الإنسان» هدف أساسى في هذا المنهج . فهو لا يملك أن يؤدى وظيفته الفذة في الأرض ، إلا بتكوينه هذا الفذ . فـأى عامل مرفوض من المنهج الإسلامي .

وهكذا نملك - عن طريق هذا المنهج - «وسيلة أخرى لمعرفة القواعد التي لا تلين لوجوه نشاطنا العضوى والروحى ، وتمييز ما هو محظى ما هو شرعى ، وإدراك أننا لستنا أحراراً لنعدل في بيئتنا وفي أنفسنا تبعاً لأهوائنا» ... فـهذا المنهج يبين لنا هذا كله . . . ولا يتـظر بـنا حتى تـصل «علوم الإنسان» إلى الحـد الذي تـجـزـمـ فـيـهـ بـرأـيـ فـيـ هـذـهـ القـضـيـةـ الـخـطـيرـةـ ،ـ التـىـ يـتـوقـفـ عـلـيـهـ بـقاءـ «إنسانيةـ الإنسانـ» ،ـ بـقاءـ الـخـضـارـةـ فـيـ الـمـسـتـوىـ الـإـنـسـانـىـ .ـ فـكـلـ الـفـضـرـورـيـاتـ الـأـسـاسـيـةـ الـتـىـ مـنـ هـذـهـ النـوعـ ،ـ رـحـمـنـ اللهـ مـنـ تـوقـفـهـ عـلـىـ عـلـمـنـاـ .ـ أـوـ حـتـىـ عـلـىـ إـرـادـتـنـاـ .ـ وـجـعـلـهـ أـحـيـاـنـاـ تـنـمـ بـدـونـ إـرـادـةـ مـنـاـ ،ـ كـهـضـمـ الـطـعـامـ وـامـتـصـاصـهـ ،ـ لـبـقاءـ الـحـيـاةـ .ـ وـكـذـلـكـ هـنـاـ لـمـ يـدـعـنـاـ تـخـبـطـ فـيـ جـهـالـتـنـاـ لـتـمـيـزـ «ـمـاـ هـوـ مـحـظـىـ مـاـ هـوـ شـرـعـىـ»ـ بـلـ بـيـنـ ذـلـكـ فـيـ مـنـهـجـهـ لـحـيـاتـنـاـ بـيـانـاـ شـافـيـاـ .ـ وـأـبـاحـ لـنـاـ طـبـيـاتـ كـلـهـاـ ،ـ وـلـمـ يـحـرـمـ عـلـيـنـاـ إـلـاـ أـشـيـاءـ قـلـيلـةـ .ـ يـعـلـمـ هـوـ أـنـاـ تـؤـذـنـاـ ،ـ سـوـاءـ عـلـمـنـاـ نـحـنـ أـمـ لـمـ نـعـلـمـ .ـ وـرـسـمـ لـنـاـ الـحـدـودـ الـتـىـ نـحـتـفـظـ فـيـهـ بـإـنـسـانـيـتـنـاـ وـخـصـائـصـهـ ،ـ مـعـ الـمـتـاعـ بـطـبـيـاتـ الـحـيـاةـ وـتـيـسـيرـاتـ الـخـضـارـةـ فـيـ كـلـ زـمـانـ .ـ .ـ .ـ

\* \* \*

وـمـنـهـجـنـاـ لـنـ يـجـدـ نـفـسـهـ فـيـ مـشـكـلـةـ أـمـامـ مـؤـسـسـاتـ الـخـضـارـةـ الـاـقـتـصـادـيـةـ التـىـ يـقـومـ بـنـاءـ الـخـضـارـةـ الصـنـاعـيـةـ عـلـيـهـ لـشـتـىـ مـرـاقـقـ الـحـيـاةـ .ـ .ـ (ـ وـإـنـ كـنـتـ لـأـحـبـ أـنـ دـخـلـ فـيـ تـفـصـيـلـاتـ فـقـهـيـةـ فـيـ هـذـاـ الـمـوـضـعـ .ـ لـلـأـسـبـابـ التـىـ سـأـبـدـيـهـاـ فـيـ الـفـصـلـ التـالـىـ)ـ .ـ

ولكنه سيرفض حتى الأساس الربوي الذي يقوم عليه معظم هذه المؤسسات. سيطهرها من هذا الرجس ، وينخرج منها دود العلق ، الذي يمتتص دماء الملائين . ولن يسمح بنظام يجعل حصيلة كد البشرية في جميع أنحاء الأرض : من عمال وصناع وتجار ومديري مصانع وأصحاب أرض وعهائر وصناعات .. كله .. يرجع إلى بضعة آلاف من مؤسسي البيوت المالية وبنوك الإقراض في العالم ، فهولاء هم الذين تكبد البشرية كلها لتؤدي لهم «فوائد» أموالهم المتداولة في أنحاء العالم . وهمؤلاء هم الذين يوجهون الاستثمار - مباشرة أم غير مباشرة - إلى المشروعات الأكثر ربحا - للوفاء بفوائد الأموال - وهي التي تحطم خصائص البشرية وأخلاقها ومقوماتها في الغالب . وهولاء هم الذين يسبّبون الأزمات الدورية المعروفة في النظام الرأسمالي . وهمؤلاء هم الذين تنشأ عن خططهم الجهنمية اللعينة أزمات التعطل ، والفساد الخلقي الذي يتبعه . كما تنشأ الخطط الاستعمارية - في صورها المختلفة ، وأآخرها «استعمار الاستثمار» بعد ما فشل «استعمار الاحتلال» - وعشرات من النكبات العالمية الأخرى .. ومن ثم تختفي هذه الويلات التي تعانى منها البشرية كلها ، أو تخف حدتها على الأقل .. حين يختفي النظام الربوي ..

أما المؤسسات الاقتصادية ، فلا ذنب لها في ذاتها ، ولا ضرر منها إذا اختفى هذا العنصر الخبيث (وذلك مع الاحتفاظ بوجهة نظرى في عدم وضع أحكام فقهية مفصلة الآن) ..

على أن طرق الإنتاج الحالية ، المؤسسة على قاعدة إنتاج أكبر قدر بأقل أجر .. والتي ينشأ عنها تحطيم خصائص الإنسان في المعامل والمصانع - كما يقول دكتور كاريل - يرجع قسط كبير من سوادها للنظام الربوي . من ناحية أن الأموال المستخدمة في الاستثمار معظمها قروض ربوية . فهناك حرص شديد -

فوق الحرص الذي تنشئه أثرة الرأسمالية وهي المادية - على الربح ، الذي يغى بفوائد القروض المستمرة ، وتفضل منه فضلة . ولو كان هذا على حساب إنسانية العامل ، وخصائص الإنسان ..

وتعديل طرائق الإنتاج ليس شيئاً مستحيلاً . فالكفر الإنساني الذي أنشأ هذه الطرائق في ظل أنظمة رأسمالية ربوية - أو مادية مذلة للإنسان بصفة عامة - يملك أن ينشئ طرائق أخرى ، تجمع بين الغايتين كما أسلفنا .. متى رفع عنه كابوس التصورات المذلة للإنسان ، وسياط الفوائد الربوية التي تسوق الاستهار والإنتاج في كل مكان .

\* \* \*

إن منهجنا هو الذي يقيم الأنظمة السياسية والاجتماعية والاقتصادية والأخلاقية والتعليمية والتربيوية المتكاملة ، التي تعيد « إنشاء الإنسان في تمام شخصيته . الإنسان الذي أضعفته الحياة العصرية ومقاييسها الموضوعة » كما يريد دكتور كاريل من « علوم الإنسان » أن تفعل !

فإعادة إنشاء الإنسان لا يقدر عليها الإنسان .. إن الذي خلق الإنسان هو الذي يملك أن يعيده ، والذى أنشأه في أحسن تقويم هو الذي يملك أن يرده إلى تقويمه ، بعد أن يكون قد هبط إلى أسفل سافلين :

«لقد خلقنا الإنسان في أحسن تقويم . ثم رددناه أسفل سافلين . إلا الذين آمنوا وعملوا الصالحات» . . . (التين : ٤ - ٦)

إن الذي يحاوله دكتور كاريل والعلماء المؤمنون من أمثاله ، أو الغيورون على « الإنسان » - بصفة عامة - أكبر من طاقة الإنسان . إنهم يطلبون عمل إله وقدرة إله ، وعلم إله ، وهيئات أن ينهض البشر بها هو من خصائص الله ..

إن الإنسانية تردى في الهاوية .. هذا صحيح .. وتنتحر بيدها .. هذا صحيح .. وتحتني بالظروف العدائية التي أنشأها العلم حولها «الظروف التي تجعل الحياة ذاتها مستحبة» .. هذا صحيح ..

إن خصائص الإنسان التي بها صار إنساناً ، والتي بدونها لا يملك المضى في خلافة الأرض ، والسيطرة على عناصرها .. تدمر تدريجياً بشعراً ، والإنسانية لا تدرى ، ولا تستمع لأصوات العقلاة الذين ينذرونها بالخطر .. وإن استمعت فلا تملك أن تتوقف عن المضى إلى الهاوية ..

وهناك منهج واحد .. واحد لا يتعدد .. هو الذي يملك أن يمد إليها يده بالإنقاذ ..

وهناك طريق واحد .. واحد لا يتعدد .. هو طريق الخلاص ..  
ولكن كيف يُقدم هذا المنهج للبشرية؟ وكيف يُشرع هذا الطريق؟  
ذلك فصل الختام في هذا الكتاب ..

## طَرِيقُ الْخَلَاصِ

إن البشرية لا تستجيب عادة لمنهج مقرء أو مسموع . إنما تستجيب لمنهج حي متحرك ، مجسم ، ممثل في حياة جماعة من البشر ، مترجم إلى واقع تراه العين وتلمسه اليد ، وتلاحظ آثاره العقول . . .

إنما تستجيب للمنهج الإسلامي في صورة . . . مجتمع إسلامي . . . وعلى ما لقيته البشرية من الألواء والنصب في هاجرة التيه المفتر الذي سارت فيه بلا دليل . . .

وعلى كل ما عانته من التجارب القاسية ، والتخبط المؤلم ، وهي تنهض وتعثر ، وتترنف جروحها طوال الطريق . . .

وعلى كل ما يهدد خصائصها من الدمار ، ويهدد حياتها من البوار ، في ظل هذه الحضارة المادية التي أقيمت دون علم بالإنسان ، ودون مراعاة لخصائصه في كل زمان !

وعلى كل ما يدرك العقلاً فيها من جسامنة الخطر الذي يتعرض له وجودها ذاته ، وتتعرض له خصائصها الثمينة . . .

على الرغم من هذا كله ، فإنه ليس من عادة البشرية أن تستجيب لمنهج مقرء أو مسموع . . . ما لم يتمثل في صورة «مجتمع» يعيش بهذا المنهج ، ويعيش له ، وتمثل فيه خصائصه ومزاياه . . .

وألف كتاب عن الإسلام . وألف خطبة في مسجد أو قاعة أو ميدان .

وألف فيلم في الدعاية للإسلام . وألف بعثة من الأزهر أو غير الأزهر في كل مكان . . كل أولئك لا يغنى عناء مجتمع صغير يقوم في ركن من أركان الأرض ، يعيش بمنهج الإسلام ، ويعيش لمنهج الإسلام ، وتمثل فيه خصائص هذا المنهج ، وتمثل فيه صورة الحياة في الإسلام !!

وأعداء الإسلام العالميون من الصهيونيين والصلبيين المستعمرین يعرفون هذه الحقيقة جيداً . ومن أجل معرفتهم العميقة بهذه الحقيقة ، هم قد يسمحون بنشر الكتب عن الإسلام - في حدود - وبالقاء الخطب عن الإسلام - في حدود - ويعرضن الأفلام عن الإسلام - في ندرة ! - وبارسال البعثات للإسلام - في رقابة ! - ولكنهم لا يسمحون أبداً - بها لديهم من سلطات عالمية ضخمة خافية وظاهرة - بقيام مجتمع إسلامي - ولو صغير - في ركن من أركان الأرض - ولو في جزيرة بالمحيط !

ذلك أنهم يعرفون أن هذه هي الوسيلة الجدية الوحيدة «لوجود» الإسلام ! وهم قد عانوا من «وجود» الإسلام طويلاً . إذ حال بينهم وبين أهدافهم الاستعمارية الاستغلالية للوطن الإسلامي وللمجتمع الإسلامي . . وما صدقوا أن أجهزوا - كما يتصورون - على هذا الجبار . فهم يفرزون من شبحه ولا يريدون له «الوجود» الفعلى بحال من الأحوال . .

\* \* \*

ولكن المجتمع الإسلامي - مع هذا كله - هو طريق الخلاص الوحيد للبشرية المهددة بالدمار والبوار . .

إنه الاستجابة الوحيدة لنداء الفطرة في ساعة العسرة . والفطرة في ساعة المخطر تنبه وتعمل ، ومهما تكن في حمار أو دوار !

إنه ضرورة إنسانية ، وحتمية فطرية . . ومن ثم فإن الدوافع لبروزه أقوى من كل قوة معلقة . أقوى من الصهيونية الماكرة والصلبية المستعمرة . وأقوى

من الأجهزة المسلطة في كل زاوية من زوايا الأرض .. وأقوى كذلك من جهل أهل الإسلام بالإسلام ، وببلادهم وانغماثهم في التيار الجارف العام !

إنه لا مفر من قيام هذا المجتمع .. المجتمع الإسلامي ..

إنه إن لم يقم اليوم فسيقوم غداً . وإن لم يقم هنا فسيقوم هناك .. ولا نريد أن نتبأ عن مكان أو زمان ، فتحن - البشر - تقف تقديراتنا دائمةً عند ستر الغيب المسلح ، الذي لا يعلم ما وراءه إلا الله .

■ ■ \*

إلا أن الذي ينبغي أن يقال .. هو التحذير من وقوع هذه الكلمات !

التحذير من الأمل العريض الذي قد تنشئه في بعض الصدور!

إن حتمية قيام هذا المجتمع بوصفه ضرورة إنسانية لإنقاذ الإنسانية .

وبوصفه الترجمة العملية للمنهج الإلهي الذي لا بد غالباً ..

إن هذه الحتمية ليس معناها ، أن الطريق إليه ترفة مريحة ، ولا أنه هناك

على قيد خطوات ..

كلا إن حتمية الميلاد لا تغنى من آلام المخاض !

والطريق إلى المجتمع الإسلامي طويل وشاق .. وملوء بالأشواك . وأعسر

ما في هذا الطريق هو أن نرتفع نحن بتصوراتنا ، وبأفكارنا ، وبأخلاقنا ،

وبسلوكياتنا - ثم بواقعنا الحضاري المادي - إلى مستوى الإسلام .

ولكته - بعد هذا كله - ضرورة إنسانية . وحتمية فطرية . ولابد له من

ميلاد . ولا بد للميلاد من مخاض . ولا بد للمخاض من آلام !

■ ■ \*

ولا بد من معرفة ملامح هذا المجتمع وخصائصه الذاتية بوجه عام ، ولا بد

من تصور طريقة مواجهته للحضارة القائمة ومؤسساتها القائمة ومؤسساتها

العاملة . وأوضاعها هنا وهناك .

ولكن متى ينبغي بيان هذا وذاك ؟

فاما المعرفة العامة للامع هذا المجتمع وخصائصه الذاتية فنعتقد أنها ضرورية منذ الآن . وقد أشرنا إلى بعضها في ثنابا فصول هذا الكتاب ..

وفي حدود جهدى الخاص : لقد أعددت لهذا بحثاً ضخماً مفصلاً تحت عنوان : « نحو مجتمع إسلامى » وبحثاً آخر عن « خصائص التصور الإسلامى ومقوماته » وكلامها يكمل الآخر في هذا المجال .

واما معرفة كيف يواجه المجتمع الإسلامى الحياة الحاضرة ، وكيف يتصرف في أوضاعها القائمة . وعلى الأخص صياغة هذا في قالب فقهي مقنن . فهذا ما اعتتقد أن كل كلام فيه - في غير الإطار العام - سابق لأوانه .. بل أشبه شيء باستنبات البذور في الهواء !

إن محاولة وضع أحكام تشريعية فقهية إسلامية لمواجهة أقضية المجتمع الذى تعيش فيه البشرية ، والذى ليس إسلامياً ، لأنه لا يعترف بأن الإسلام منهجه ، ولا يسلم للإسلام أن يكون شريعته ..

إن محاولة وضع أحكام تشريعية لأقضية مثل هذا المجتمع ، ليست من الجدوى شيء . وليس من روح الإسلام الجادة في شيء . وليس من منهج الإسلام الواقعى في شيء ..

إن الفقه الإسلامى لا يستطيع أن ينمو ويتطور ويواجه مشكلات الحياة إلا في مجتمع إسلامى ! مجتمع إسلامى واقعى ، موجود فعلأً ، يواجه مشكلات الحياة التى أمامه ، ويعامل معها ، وهو مستسلم ابتداء للإسلام ! إنه عبى مضمونك أن نحاول مثلاً إيجاد أحكام فقهية إسلامية للأوضاع الاجتماعية والاقتصادية فى أمريكا أو روسيا ، فأمريكا أو روسيا كلتاها لا تعرف ابتداء بحاكمية الإسلام !

وكذلك الحال بالنسبة لأى بلد لا يعترف بحاكمية الإسلام !

وكل فقه تراد تعميمه وتطويره في وضع لا يعترف ابتداء بحاكمية الإسلام، هو عملية استنبات البذور في الهواء . . . هو عبث لا يليق بجدية الإسلام ! إن مشكلات « المجتمع الإسلامي » في مواجهة الحضارة القائمة ، ليست هي مشكلات أي مجتمع آخر . إنها ليست مشكلات جاهزة حتى تهنى لها حلولاً جاهزة . . . إنها مشكلات ستنشأ بشكل خاص ، وبحجم خاص ، وفق ظروف في عالم الغيب ، ووفق ملابسات لا يمكن التكهن بها الآن . . . فمن العبث الجرى وراء افتراضات لم تقع بعد ، على طريقة « الأرأيدين »<sup>(١)</sup> التي يمتعها الجادون من مشرعى وفقهاء الإسلام . . .

كما أن مشكلات المجتمع الحاضر في مواجهة الحضارة القائمة ليست مشكلات « مجتمع إسلامي » . . . فهذا المجتمع الإسلامي لم يوجد بعد . . . منذ أن اتخذت شرائع غير شريعة الإسلام لتصريف الحياة - لم يوجد ، حتى تكون هذه مشكلاته . والإسلام ليس مطلوبًا منه - ولا مقبولاً كذلك - أن يوجد حلولاً فقهية لمجتمع غير إسلامي . . . مجتمع أنشأ مشكلاته هذه بسبب أنه لم يعرف الإسلام ، أو بسبب أنه هجر الإسلام ، إن كان قد عرفه من قبل . . .

فقيم الجهد ؟ وفيما العناء ؟

إنه ليس الذي ينقص البشرية لقيام مجتمع إسلامي هو وجود فقه إسلامي « متتطور » ! إنما الذي ينقصها ابتداء هو اتخاذ الإسلام منهجاً وشريعة . إن الفقه الإسلامي لكي يتتطور ، ينبغي أن يجد التربة الذي يتتطور فيها . والتربيـة التي يتتطور فيها الفقه الإسلامي هي « مجتمع إسلامي » يعيش في العصر الحاضر ، بدرجته الحضارية ، يواجه مشكلات قائمة بالفعل !

---

(١) الذين يسألون : أرأيت لو أن كذا وقع . . . فما يكون الحكم ؟ . . .

بتكونه الذاتي . . . ومواجهة المجتمع الإسلامي لهذه المشكلات ، لن تكون  
كمواجهة أي مجتمع آخر لها بطبيعة الحال . . .

ولكن هذه البدائية - فيها يبدو - لا تبدو واضحة للكثيرين من المخلصين  
الغيورين على الإسلام « العقلاء » !

ومن أجل ذلك نكرر ونعيد ونزيد في الإيضاح . .

إن كل ما يمكن قوله إجمالاً عن المجتمع الإسلامي . . . أنه ليس صورة  
تاريخية محددة الحجم والشكل والوضع . . . وأننا في العصر الحديث لا  
نستهدف إقامة مجتمع من هذا الطراز ، من حيث الحجم والشكل والوضع ،  
إنما نستهدف إقامة مجتمع مكافئ من النواحي الحضارة المادية - على الأقل -  
للمجتمع الحاضر . وفي الوقت ذاته له روح ووجهة وحقيقة المجتمع الإسلامي  
الأول ، الذي أنشأ المنهج الرباني . باعتباره قمة سامقة في روحه  
ووجهته وحقيقة الإيمانية وتصوره للحياة ، ولغاية الوجود الإنساني ، ولمركز  
الإنسان في هذا الكون ، وخصائصه وحقوقه وواجباته . وقمة سامقة في  
تناسقه وتماسكه . . . أما الشكل والصورة والأوضاع فتتحدد وتتجدد بتطور  
الزمن ، وبروز الحاجات ، واختلاف أوجه النشاط الواقعي . . . إلى آخر  
الملابسات . . . الملابسات المتغيرة المتحركة . . . ولكن التي ينبغي أن يكون  
تحركها - في المجتمع الإسلامي - داخل إطار المنهج الإسلامي ، وحول محوره  
الثابت ، وعلى أساس الإقرار بلوهية الله وحده ، وإفراد الله سبحانه  
بخصائص الألوهية دون شريك وأولى هذه الخصائص هي حق الحاكمة  
والتشريع للعباد ، وتطويعهم لهذا التشريع .

ومن ثم فإنه ليس « الفقه » الإسلامي هو الذي نتقيد به في إنشاء هذا

المجتمع - وإن كنا نستأنس به - إنما هو «الشريعة» الإسلامية والمنهج الإسلامي، والتصور الإسلامي العام.

وهذا يتطلب ابتداءً ، أن ترتضى جماعة من البشر اتخاذ الإسلام منهج حياة ، وتحكيمه في كل شأن من شؤون هذه الحياة - أى أفراد الله ، سبحانه ، بالألوهية والربوبية ، في صورة إفراده ، سبحانه ، بالحاكمية التشريعية - ولحظتها - لا قبلها - يوجد «المجتمع الإسلامي» .. ويبداً في مواجهة الحياة القائمة ، بينما هو يكيف نفسه ، وأوضاعه وحاجاته الحقيقة ، ووسائل إشباع هذه الحاجات ، متأثراً بعقيدته ، وما تنشئه من تصورات خاصة ، ومتأثراً بطريقته المنهجية الخاصة في مواجهة الواقع ، والاعتراف بما هو فطري من هذا الواقع ، وما هو ضروري لنمو الحياة السليمة ، مع رفض ما ليس فطرياً ولا ضرورياً للنمو ، وما هو ضار ومعطل وساحق لهذا النمو ، من ذلك الواقع .. وفي خلال هذه المواجهة - بكل هذه الملابسات - ينشئ أحکامه الفقهية الخاصة ، أولاً بأول ، في مواجهة وضعه الخاص ..

وهنا .. ينعدم هذا المجتمع الناشئ ما حسبناه وما نزال نحسبه سوء حظ في انقطاع نمو الفقه الإسلامي !

قد تكون هذه خدمة يسرها الله لحكمة ..

ذلك أن المجتمع الوليد سيتجه حيئذاً مباشرةً إلى شريعة الله الأصيلة . لا إلى آراء الرجال في الفقه . لأنه لن يجد في آراء الرجال - وهي مفصلة لعصور خاصة ولظروف خاصة - ما يساوى قده ، إلا بعمليات ترقيع وتعديل .. . وعندئذ ي العمل إلى القهاش الأصلي الطويل العريض .. (الشريعة) .. ليحصل منه ثواباً جديداً كاملاً ، بدلاً من الترقيع والتعديل !

إن هذه ليست دعوة لإهمال الفقه الإسلامي ، وإهدار الجهد الضخم

العظيمة التي بذلها الأئمة الكبار . والتي تحوى من أصول الصناعة التشريعية ، ومن نتاج الأحكام الأصيلة ، ما يفوق - في نواح كثيرة - كل ما أنتجه المشرعون في أنحاء العالم .

ولكنها فقط بيان للمنهج الذي قد يأخذ به المجتمع الإسلامي الذي ينشأ - عندما ينشأ - وبيان لطبيعة المنهج الإسلامي في إنشاء الأحكام الفقهية . إنشائها في مواجهة الواقع الفعلى للمجتمع الذي يعترف ابتداء بحاكمية الإسلام .

إن تلك الثروة الضخمة من الفقه الإسلامي ، قد ولدت ونشأت ، يوماً بعد يوم ، في مجتمع إسلامي يواجه الحياة بعقيدته الإسلامية ومنهجه الإسلامي ، ويعترف ابتداء بحاكمية الإسلام له ، ولا يعترف بحاكمية منهج آخر غير الإسلام - منها يكن في سلوكه أحياناً من معافاة جزئية للإسلام . ولكن الخطأ في السلوك والانحراف في التطبيق شيء ، وعدم الاعتراف ابتداء بحاكمية المنهج الإسلامي كله شيء آخر .. الأول يقع في المجتمع الإسلامي ويظل مع ذلك مجتمعاً إسلامياً ، يصح أن ينمو فيه الفقه الإسلامي ويتطور . والثاني لا يقع إلا في المجتمع غير الإسلامي . مجتمع لا يصلح بيئة لنمو الفقه الإسلامي وتطوره ، لأنه مجتمع جاهلي لا علاقة له بالإسلام ، منها ادعى لنفسه صفة الإسلام !

وشيء آخر ..

إن الفقه الإسلامي ليس منفصلاً عن الشريعة الإسلامية . والشريعة الإسلامية ليست منفصلة عن العقيدة الإسلامية . والفقه والشريعة والعقيدة ونظام الحياة كل لا يتجزأ في التصور الإسلامي .. ومحال أن يكون هناك إسلام ولا مسلمون ولا مجتمع مسلم ، إذا تمزق هذا الكل الموحد مزقاً وأجزاء ! وفي أي نظام اجتماعي آخر - غير النظام الإسلامي - تكفى المعرفة بأصول

التشريع وطرق الصناعة الفقهية ليصبح للرجل القدرة على وضع الأحكام القانونية ..

أما في النظام الإسلامي فإن مجرد المعرفة بأصول الصناعة لا يكفي . فلا بد من أمرين :

١ - مزاولة العقيدة والمنهج في الحياة العامة للأمة .

٢ - مزاولة العقيدة والمنهج كذلك في الحياة الخاصة للمشرع !

وهذا ما يجب أن نعرفه ، ونحذر من مخالفته ونحوه - الآن تنمية الفقه الإسلامي وتطوره . هذه المحاولات التي تبذلها جمثرة مخلصة من رجل الفقه والشريعة في شتى أنحاء الوطن الإسلامي من ي يريدون أو يشيرون بتنمية الفقه الإسلامي وتطوره ، لمواجهة الأوضاع والأنظمة والمؤسسات وال الحاجات القائمة في المجتمعات الحاضرة .

إنهم - مع احترامى الكبير لهم والتجاوب مع شعورهم المخلص ورغبتهم المشكورة ، وتقديرى للجهاد الناصب الذى يبذلونه - يحاولون استنبات البذور فى الهواء .. وإلا فأين هو « المجتمع الإسلامي » ، الذى يستبطون له أحكاماً فقهية إسلامية يواجه بها مشكلاته ؟

المجتمع الإسلامي هو الذى يتخد المنهج الإسلامي كله منهجاً لحياته كلها . ويحكم الإسلام كله في حياته كلها ، ويطلب عنده حلولاً لمشكلاته . مستسلاً ابتداء لأحكام الإسلام . ليست له خيرة بعد قضاء الله ..

فأين هو هذا المجتمع اليوم ؟ أين هو ؟ في أى زاوية من زوايا الأرض ؟

إن كل حكم فقهي يوضع الآن لمواجهة مشكلة قائمة في المجتمعات التي ليست إسلامية ، لن يكون هو الذى يصلح ويواجه الواقع في المجتمع الإسلامي . وإذا قامت فلن تكون هي بحجمها وشكلها ، ولن تكون طريقة المجتمع في مواجهتها - وهو إسلامي - هو طريقة في مواجهتها وهو غير إسلامي ، ولأن

عوامل شتى ، وملابسات شتى ، تجعل طبيعة المجتمع الإسلامي وطريقته في مواجهة الحياة والمشكلات غير طبيعة وطريقة المجتمعات غير الإسلامية .  
هذه بدائية . فيها أظن . .

إن أبا بكر وعمر وعليا . وابن عمر وابن عباس . ومالك وأبا حنيفة وأحمد  
ابن حنبل والشافعى . وأبا يوسف ومحمدًا والقرافى والشاطبى . وابن تيمية  
وابن قيم الجوزية والعز بن عبد السلام وأمثالهم (عليهم رضوان الله) . . كانوا  
- وهم يستنبطون الأحكام - :

أولاً : يعيشون في مجتمع إسلامي يحكم الإسلام وحده في شئونه ، ويتحذّذ  
الإسلام وحده منهجاً لحياته - حتى مع بعض المخالفات الجزئية في  
بعض العصور - ويواجهون الحياة بهذا المنهج وبتأثيره في نفوسهم .

ثانياً : يزاولون العقيدة الإسلامية والمنهج الإسلامي في حياتهم الخاصة ،  
وفي إطار المجتمع الإسلامي الذي يعيشون فيه . ويذوقون  
المشكلات ويفحّثون عن حلولها بالحسن الإسلامي . .

ومن ثم كانوا مستوفين للشروطين الأساسيين لنشأة فقه إسلامي ، وتطوره  
ليواجه الأحوال المتغيرة . فوق استيفائهم طبعاً لشروط الاجتهاد ، والتي لا  
مجال هنا ولا داعى لبيانها لأنها بدائية !  
فاما الآن . . فهذا ؟؟

إنه لا بد أن نحسب حساب عوامل كثيرة ، تبعد نمو الفقه الإسلامي  
وتتطوره الآن عن منهجه الأصيل .

لا بد أن نحسب بعد الواقع العملي ، والواقع النفسي والعقلي ، والواقع  
الشعوري والاعتقادي ، عن جو الإسلام والحياة الإسلامية . .

ولا بد أن نذكر أن المشكلات التي تواجهها مجتمعاتنا ليست مشكلات  
مجتمع إسلامي ، حتى تستنبط لها أحكاماً فقهية إسلامية !

ولا بد أن نحسب حساب الهزيمة العقلية والروحية أمام الحضارة الغربية، وأمام الأوضاع الواقعية . . . والإسلام يواجه « الواقع » دائماً . ولكن لا ليخضع له ، بل ليخضعه لتصوراته هو ، ومنهجه هو ، وأحكامه هو ، وليستبقى منه ما هو فطري وضروري من النمو الطبيعي ، وليجتث منه ما هو طفيلي وما هو فضولي ، وما هو مفسد . . . ولو كان حجمه ما كان . . . هكذا فعل يوم واجه جاهلية البشرية ، وهكذا يفعل حين يواجه الجاهلية في أي زمان .

إن أولى بواحد الهزيمة هي اعتبار « الواقع » أيًا كان حجمه هو الأصل الذي على شريعة الله أن تلاحمه ! بينما الإسلام يعتبر أن منهج الله وشريعته هي الأصل الذي ينبغي أن ينفيء الناس إليه ، وأن يتعدل الواقع ليوافقه . وقد واجه الإسلام المجتمع الجاهلي - العالمي - يوم جاء ، فعدله وفق منهجه الخاص ، ثم دفع به إلى الأمام .

وموقف الإسلام لا يتغير اليوم حين يواجه المجتمع الجاهلي - العالمي - الحديث . إنه يعدله وفق منهجه . ثم يدفع به إلى الأمام .

وفرق بين الاعتبارين بعيد . فرق بين اعتبار « الواقع » الجاهلي هو الأصل . وبين اعتبار المنهج الرباني هو الأصل . . .

إنى أنكر وأستنكر استفتاء الإسلام اليوم في أية مشكلة من مشكلات هذه المجتمعات . احتراماً للإسلام وجيشه . . . وإلا فأى هزء واستخفاف أشد من أن تخجىء لقاض تطلب حكمه ، وأنت تخرج له لسانك . وتعلمه ابتداء أنك لا تعرف به قاضياً ، ولا تعرف له بسلطان . وأنك لن تتقييد بحكمه إلا إذا وافق هوك ! وإلا إذا أقرك على ما تهواه !

إن الإسلام لا علاقة له بما يجري في الأرض كلها اليوم ، لأن أحداً لا يحكم الإسلام في حياته ، ولا يتخذ المنهج الإسلامي منهجاً لمجتمعه . ولأن أحداً لا يحكم بشرعية الله وحدها ، ولا يفرد الله سبحانه بالآلوهية وخصائصها ، ولا

يجعل الكلمة الأولى والأخيرة في شئون الحياة كلها الله ولشريعة الله .  
والذين يستفتون - بحسن نية أو بسوء نية - هازلون ! والذين يردون على هذه الاستفتاءات - بحسن نية أو بسوء نية - والذين يتحدون عن مكان أى وضع من أوضاع البشرية الحاضرة من الإسلام ونظامه ، أشد هزاً .. وإن كنت أعلم عن الكثرين منهم أنهم لا يعنون الم Hazel ولا يستسيغونه - لو فطنوا إليه في شأن الإسلام ! إنما يستفتى الإسلام في الأمر حين يكون الإسلام وحده هو منهج الحياة . ذلك عند قيام المجتمع الإسلامي . المجتمع الذي يتخذ الإسلام شريعته ولا تكون له شريعة سواه - عندما يأذن الله ويشاء .  
وثقتنا في رحمة الله بالبشرية تجعلنا نرجو دائمًا أنه - سبحانه - سيأذن بهذا ويشاء ..

فقيام هذا المجتمع - كما قلنا وكما نكرر - ضرورة إنسانية ، وحتمية فطرية ، وتلبية لنداء الفطرة في ساعة العسرة ..  
وإن كانت حتمية الميلاد لا تغنى شيئاً عن آلام المخاض ..

\* \* \*

ولكن كيف ؟ وهذا الواقع البشري الضخم يواجه الإسلام ؟  
على الذين يسألون هذا السؤال أن يتذكروا كيف وقع هذا الأمر أول مرة !  
لقد وقف رجل واحد يواجه البشرية كلها بمنهج الله ، ويقول لها - كما أمر : إنها في جاهلية ، وإن الهدى هدى الله ..  
ثم تحول التاريخ .. تحول حين استقرت هذه الحقيقة الهائلة في قلب ذلك الرجل الواحد . تحول على النحو الذي يعرفه الأصدقاء والأعداء !  
هذه الحقيقة التي استقرت في قلب ذلك الرجل الواحد ، ما تزال قائمة  
قيام السنن الكونية الكبرى .. وهذه البشرية الضالة قائمة كذلك وقد عادت إلى جاهليتها !

وهذا هو الأمر في اختصار وإجمال ..

توجد نقطة البدء . نقطة استقرار هذه الحقيقة في قلب .. في عدة قلوب .. في قلوب العصبة المؤمنة .. ثم تمضي القافلة في الطريق .. في الطريق الطويل .. الشائك .. الغريب اليوم على البشرية غربته يوم جاءها المدى أول مرة - فيها عدا بعض الاستثناءات - ثم تصل القافلة في نهاية الطريق الطويل الشائك .. كما وصلت القافلة الأولى ..

لست أزعم أنها مسألة هينة . ولا أنها معركة قصيرة .. ولكنها مضمنة النتيجة .. كل شيء يؤيدها .. كل شيء حقيقي ، وفطري ، في طبيعة الكون ، وفي طبيعة الإنسان .. ويعارضها ركام كثير . ويقف في طريقها واقع بشرى ضخم . ولكنه غثاء ! ضخم نعم .. ولكنه غثاء !  
« والله غالب على أمره ولكن أكثر الناس لا يعلمون » .

# المحتويات

## الصفحة

|     |                                        |
|-----|----------------------------------------|
| ٥   | تمير الإنسان . . . . .                 |
| ٩   | الإنسان ذلك المجهول . . . . .          |
| ٣٥  | تبطط واضطراب . . . . .                 |
| ٤١  | الإنسان وفطرته واستعداداته . . . . .   |
| ٦٦  | المرأة وعلاقة الجنسين . . . . .        |
| ٩٠  | النظم الاجتماعية والاقتصادية . . . . . |
| ١٠٩ | حضارة لا تلائم الإنسان . . . . .       |
| ١٢٣ | عقوبة الفطرة . . . . .                 |
| ١٦٧ | كيف الخلاص ؟ . . . . .                 |
| ١٨٧ | طريق الخلاص . . . . .                  |

رقم الإبداع : ٢٠٥٢ / ٨٨

التقييم الدولي : ٩٧٧-١٤٨-٢١٤-٩

## مطبع الشروق

القاهرة : ٨ شارع مسيبوبه المصري - ت: ٤٠٢٣٩٩ - فاكس: ٤٠٣٧٥٦٧ (٠٢)  
بيروت : ص.ب: ٨٠٦٤ - هاتف: ٣١٥٨٥٩ - ٨١٧٢١٣ - فاكس: ٨١٧٧٦٥ (٠١)